
Réanimation et soins des grands prématurés 
 

Alain MATTHEEUWS  
 
 

Entretien avec Alain MATTHEEUWS, sj (paru dans Ombres et lumière n°163 (2008) 21-23) 
 
Réanimation et soins des grands prématurés : enjeux éthiques 
 
Quels critères éthiques peuvent éclairer la pratique des médecins en néonatalogie et les 
parents confrontés à des décisions impossibles ? 
 
La réanimation systématique est-elle légitime ou non ? 
 
Humainement, professionnellement, moralement, il est important que le médecin reste celui 
qui pose les gestes qui sauvent, qui réaniment, qui enlèvent la douleur, même s’il a pu 
observer avant la naissance combien la vie de l’enfant serait difficile et même limitée dans le 
temps. Le premier geste du médecin ou de l’équipe médicale est de porter secours au petit 
enfant comme à tout patient. La plupart des parents attendent du médecin cette attitude, même 
s’ils n’en mesurent pas toutes les conséquences. Même si l’enfant a peu de chances de 
survivre, le médecin doit lui donner le temps de "partir" en révélant à nos yeux son "visage". 
Son corps, tel qu’il est, nous est offert pour qu’il s’inscrive dans notre histoire. Procurer cette 
aide précieuse, c’est fortifier dans la mémoire du cœur des parents le sens de cette naissance 
et des mois d’attente. Installer la mémoire de cet enfant dans l’histoire de sa famille, et dans 
l’éternité divine pour les croyants, est une belle tâche éthique. Porter ainsi secours à l’enfant 
pour un médecin, c’est représenter symboliquement la société. Cet accueil confortera la 
reconnaissance juridique par l’état civil : même s’il meurt rapidement, cet enfant est bien un 
être humain, une personne à part entière. Il a existé. Il a un nom. Il appartient à notre 
humanité. 
 
Qu’en est-il ensuite des décisions de traitement ? 
 
Distinguons deux termes : le traitement, le soin. De manière analogique avec la fin de vie 
d’un adulte, il ne faut jamais arrêter les soins. Un traitement se poursuit s’il est diagnostiqué 
comme vraiment utile, proportionné, ponctuel, capable d’une suppléance en vue d’une 
amélioration de la santé. Pensons à l’administration d’un médicament pour la croissance des 
alvéoles pulmonaires. Les soins désignent les gestes fondamentaux pour entretenir la propreté, 
la chaleur, l’alimentation, l’hydratation, la respiration. Dès sa naissance, l’enfant doit 
bénéficier de ces soins, même si son espérance de vie n’est que de quelques heures. Les 
médecins sont appelés à donner un diagnostic fondé non sur des statistiques mais sur 
l’observation de chaque enfant et la considération des données concrètes : séquelles, survie du 
prématuré. Même si l’espérance de vie est faible, il convient de le respecter sans s’acharner de 
manière déraisonnable. Après la réanimation, s’il y a un traitement à donner, il faut aussi 
l’accord des parents. Les traitements sont à administrer pendant un certain temps en fonction 
des lésions et en vue d’une amélioration. Ils ne peuvent jamais donner l’illusion que l’enfant 
pourrait récupérer alors qu’il ne récupère pas. Cela ne sert à rien de faire des expériences ou 
de donner des traitements qui ne soient pas adaptés à la récupération réaliste de certaines 
fonctions en son corps. Le point à observer, c’est le respect absolu de l’enfant quelles que 
soient les apparences de son corps. Respecter en utilisant des critères raisonnables qui 
fortifient toujours la relation, même courte, que les parents peuvent avoir avec cet enfant. Il 

http://www.mattheeuws.be/site/spip.php?auteur2
http://www.mattheeuws.be/site/spip.php?auteur2


faut "laisser parler le corps de l’enfant". Il faut lui parler aussi. Le critère est 
phénoménologique, mais fondé sur l’être de l’enfant. 
 
Comment aider les parents à discerner pour la poursuite ou l’arrêt de soins ? 
 
Encore une fois, les médecins doivent toujours soigner, proposer les traitements adéquats et 
proportionnés à l’état de santé de l’enfant et à la perspective d’amélioration. Cela devient de 
l’acharnement quand, étant données les lésions, on empêche l’enfant de mourir en paix. D’une 
part, si un enfant a une espérance de croissance, mais des lésions qui empêcheront la marche, 
les parents n’ont pas le droit au nom du choc émotionnel ou d’un calcul proportionnel de 
dire : "Nous allons arrêter." C’est vouloir que l’enfant meure parce qu’il ne correspond ni aux 
apparences d’un être humain « normal » ni à l’image du bébé attendu. D’autre part et à 
l’opposé, quand les médecins et les parents observent qu’après l’essai d’un traitement, 
l’enfant s’étiole et se meurt, l’acharnement thérapeutique consiste dans le refus d’accepter 
cette mort prochaine en continuant ou développant de nouveaux traitements. Il faut éviter 
deux attitudes : que les médecins, au nom de leur diagnostic ou parfois d’un certain a priori de 
la "qualité de vie", posent en fait un acte volontaire – celui d’enlever la vie –, ou bien les 
parents, en déléguant leur responsabilité parentale, laissent aux médecins la décision et se 
fassent complices de cet acte. Ils doivent pouvoir se dire en paix : « Parce qu’il n’en avait pas 
la force, nous n’avons pas pu empêcher cet enfant de mourir et de rejoindre le cœur du Père. 
On lui a donné tous les soins possibles, on a essayé un premier traitement qui ne le sauvait 
pas, il était inutile d’en essayer un autre. Nous avons tout fait pour qu’il ne souffre pas trop et 
qu’il se sente aimé. 
 
Quand la mort est inéluctable, quel accompagnement ? 
 
Pour ces premiers mois de la vie, on peut parler aussi de soins palliatifs, mais ils n’ont pas la 
même portée symbolique et anthropologique que pour l’âge adulte car l’enfant ne témoigne 
pas d’une longue histoire ou d’un monde relationnel développé. Les parents et les soignants 
peuvent cependant garder un grand désir que cet enfant soit inscrit plus clairement dans 
l’histoire, et non pas directement dans l’éternité. C’est pourquoi, le lien personnel qui unit les 
parents au petit enfant est important. Plus on lui donne du temps "parmi les siens" sans le 
laisser souffrir, plus on lui fait du bien parce qu’on lui permet de tenir sa place dans l’histoire 
des hommes. Je voudrais insister également sur un critère de prudence pratique : que les 
décisions ne soient pas prises sous le coup de l’urgence. Il ne s’agit pas de prolonger 
indûment sa vie, mais de s’accorder du temps pour que les sentiments, l’élaboration du 
jugement des parents, leur accord avec le diagnostic posé, le regard du personnel soignant 
puissent se dire et se faire en vérité. Quand ce discernement est réalisé dans la paix et la 
confiance avec l’équipe médicale, l’enfant part souvent tout seul. Il nous dit "adieu" sans nous 
obliger à couper le respirateur ou à arrêter les soins. Notre monde est aujourd’hui plus fort 
dans les techniques de réanimation. Il faut en tenir compte. Mais il convient d’apprendre à 
être fort dans la faiblesse et à laisser partir celui qui a pris vie dans le sein d’une femme et qui 
reste toujours une promesse de vie. 
 

Recueilli par Marie-Vincente PUISEUX 
 
Ce que j’aimerais vous dire, comme prêtre 
 
Je prends souci du point suivant : que le couple des parents porte à deux, et en famille, cette 
situation douloureuse. Voir comment le mari soutient son épouse, comment chacun des deux 



exprime sa propre souffrance – le mari peut sembler plus fort et en même temps avoir 
beaucoup de peine à exprimer sa souffrance. Que le prêtre puisse prier avec eux et les aider en 
ce sens, c’est capital. Puis j’aime m’enquérir des parrain et marraine qui ont souvent déjà été 
choisis : comment portent-ils cette situation avec les parents ? Aiment-ils le tout-petit tel qu’il 
est ? Et si l’enfant va mieux, pouvons-nous faire ensemble une célébration festive ? Baptiser 
ce petit enfant, c’est lui assurer une présence divine au cœur. Le prêtre doit signifier 
régulièrement que cet enfant est vraiment "un enfant de Dieu". Il est pris dans les bras du 
Père. Il faut nommer l’enfant. La peine des parents est la peine de Dieu. Que les parents 
puissent bénir l’enfant quand ils vont le voir, tout comme ils font une caresse. Qu’ils lui 
manifestent cette tendresse et cette douceur de Dieu. Pastoralement, le prêtre ne doit pas 
entrer dans la décision d’arrêt de traitement, - il peut l’éclairer si les parents lui demandent - 
mais respecter, sans juger, la manière dont la décision se prend, prévenir les pressions et les 
culpabilités déplacées, veiller à ce que cela se passe dans la paix et le dialogue. 
 
Quel est le sens alors de cette vie ? 
 
Si l’histoire de l’enfant s’avère courte, que les parents sentent et croient que celui qui a été 
conçu au sein de leur famille rejoint son Créateur et son Père. Il n’est pas perdu ! La puissance 
d’amour de Dieu lui fait traverser la mort. Il atteint ce pour quoi il est fait : vivre dans la 
"maison de Dieu". Cet enfant atteste que l’amour de ses parents est bon, fécond et a une 
valeur d’éternité, qu’il s’inscrit dans le cœur de Dieu. Dans un acte de foi, il leur faut offrir 
leur enfant à Dieu. Il peut d’ailleurs devenir un intercesseur pour leur famille. L’arrachement 
devient ainsi peu à peu abandon à Dieu. Comme tout décès, celui d’un bébé est une porte 
ouverte sur le ciel. Il inscrit dans la famille une présence du ciel qui a un visage et un prénom. 
La famille est déjà en train d’être sauvée, de parcourir le chemin entre la terre et le ciel. 
 
Textes de référence de l’Eglise 
- Encyclique Evangelium vitae  
- Notes 27 et 28 de l’Instruction Donum vitae sur l’expérimentation médicale : le petit enfant 
est un patient comme un autre et il doit bénéficier des mêmes critères qu’un adulte.  
- Isabelle DE MEZERAC, Un enfant pour l’éternité, pp.93-105.  
- Pour les soins palliatifs, A. MATTHEEUWS, Accompagner la vie jusqu’à son dernier instant, 
Paris, Parole et Silence, 2005, pp.17-63 : principes pour la vie adulte. 
 


