Etude de I’Institut Européen de Bioéthique

Mai 2007, n° 1

Dignité de la personne et statut du corps humain :
une approche philosophique pour un repérage éthique

Eric de Rus*

Introduction :

Le corps est aujourd’hui le lieu de débats bioéthiques majeurs, tels ceux sur I'avortement, I'euthanasie ou
encore la sexualité pour n’en nommer que quelques-uns. Statuer sur le sort que I'on peut techniguement
ou médicalement réserver au corps représente un enjeu éthique fondamental, puisque ce qui est en
cause c’est le sens méme de la personne humaine. En effet, comme le fait trés justement remarquer
Michela MARZANO, le corps humain n’est pas simplement un objet matériel parmi d’autres, mais « il est
le signe de notre humanité et de notre subjectivité — d’ou l'intérét de réfléchir sur celui-ci notamment
lorsqu’on cherche & comprendre ce qu’est 'homme. »*

Ainsi, a la question en apparence trés simple de savoir de quoi le corps est-il sighe, nous pouvons
répondre : « D'une présence humaine », dans la mesure ou « c’est dans et avec son corps que chacun de
nous est né, vit et meurt ; c’est dans et par son corps qu’on s’inscrit dans le monde et qu’on rencontre
autrui. »° Il convient toutefois d'aller plus avant, et de se demander de quoi toute présence humaine est
elle-méme le signe.

Dans la perspective philosophique qui est ici la nbtre, nous nous proposons de montrer que toute
présence humaine signifiée par le corps est le signe d’'une dignité qui lui confére le titre de personne.

Le probleme est alors de savoir en quoi consiste essentiellement cette dignité et quelles sont les
exigences éthiques qui en découlent du point de vue du statut du corps humain. Nous tenterons de
répondre a cette question a partir de ce « lieu » bioéthiqgue problématique qu'est la demande
euthanasique.

I. L’lhomme est une personne :
I — 1. Justification du rapport entre questionnement philosophique et réflexion bioéthique

Pour peu que nous admettions avec KANT que la philosophie est une science de I’homme, de sa pensée
et de son action, et qu’en ce sens les grandes questions qu’elle souléve pourraient étre ramenées a
I'anthropologie®, alors il n’est plus possible d'ignorer le lien qui 'unit & la bioéthique entendue comme
«I'éthique de la vie »* humaine. Au sujet de la bioéthique, « il parait raisonnable de soutenir qu’elle doit
s’orienter essentiellement a assurer le respect de ce qui constitue son objet : la sauvegarde de la vie
humaine. [...] La raison d’étre de cet impératif est facile & comprendre : pour une personne, la vie est la
valeur fondamentale dont dépend la réalisation de toutes les autres valeurs. La vie est la condition sine
gua non du déploiement des potentialités du sujet. Elle est la base obligée sur laquelle se construit la
personnalité de chacun. »°

Dés lors, la bioéthique s’avére bien solidaire de la réflexion philosophique dans la mesure ol une éthique
de la vie humaine suppose I'éclaircissement de ce que I'on entend par dignité de la personne humaine
dont il s’agit précisément de respecter la vie.

! Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Philosophie du corps, p. 4-5 (Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », n° 3777, 2007).
2 Ibid., p. 3.
% VVoir notamment : Emmanuel KANT, Le conflit des facultés et Lecons de métaphysique.
; Roberto ANDORNO, Bioéthique et dignité de la personne, p. 20 (Paris, PUF, coll. « Médecine et société », 1997).
Ibid., p. 20-21.




Commencgons par remarquer que le concept de dignité de 'homme occupe une place éminente dans les
textes internationaux, spécialement dans des textes relatifs a I'éthique médicale ou a la bioéthique®. On
peut noter une premiére apparition dans la Déclaration Universelle des Droits de 'Homme (1948) laquelle
dispose, en son article premier, que « tous les étres humains naissent libres et égaux en droits et en
dignité. » Pourtant, comme le souligne Jean-Yves GOFFI, la « Déclaration ne définit pas plus avant le
terme de dignité, pas plus qu’elle ne I'explicite. »’

Ce flottement est d’autant plus génant que, comme l'indique Le Dictionnaire Permanent Bioéthique et
Biotechnologies (DPBB) dans son article « Droits fondamentaux » : « Le principe de dignité est, tout du
moins en Europe continentale, le principe cardinal en matiere de bioéthique. [...] Inspiré par la philosophie
kantienne, il signifie d’une part I'égale appartenance de chaque étre humain a I'humanité congue comme
une commune nature et linterdiction de traiter un étre humain comme un objet, corrélation de sa
reconnaissance comme sujet. Il représente a la fois une qualité substantielle de la personne humaine et
une source de droits. »®

Par conséquent, le questionnement bioéthique, en se fondant sur le principe de dignité de la personne
humaine exige de la raison I'éclaircissement du ce en quoi réside cette dignité.

D’un point de vue bioéthique il est d’autant plus urgent de s’atteler a cette tache que ce service de la vie
humaine qu’est la bioéthique va se trouver mis a rude épreuve a chacun de ces lieux de crise de la vie
gue sont ces paradigmes de I'hnumanité vulnérable.

Le début de la vie ou se pose le probléme de savoir ol commence la personne, face au mythe de la
procréation parfaite, ce qui met évidemment en cause le statut de I'embryon et la manipulation du génome
humain.

La fin de vie, avec la question de I'euthanasie.

Enfin, a I'expérience du corps en genése et a celle du corps souffrant et mourant nous pourrions ajouter
un autre lieu de vulnérabilité, celui de I'édification de I'identité psychique sexuée d’'une personne a partir
de la différence sexuelle inscrite dans le corps humain que certaines positions idéologiques, telle la
théorie du gender, s’efforcent de relativiser dangereusement.

Or, a chaque fois, le statut du corps est inséparablement lié au sens que I'on confére a la dignité de la
personne.

| — 2. Emergence de la notion de personne humaine

Le probléme de I'évaluation de la dignité de la personne humaine n’en a pas toujours été un. La raison
majeure tient a la progressive émergence de I'idée méme de personne humaine, avec la valeur que I'on
pouvait lui reconnaitre et sur laquelle allait se fonder sa dignité ainsi que le respect qui s’y attache.

Cette généalogie de I'idée de personne (au sens d'une étude sur l'origine de cette idée), contracte une
dette évidente a I'endroit du droit romain. Pour ce dernier, le terme de personne s’entend au sens de
personne physique. La personne physique est celle qui est reconnue en tant que sujet de Droit (on parle
de personnalité juridique), a la différence des choses qui peuvent étre objets de Droit. C'est au droit
romain que l'on doit I'invention du concept de « personnalité juridique ». Cette expression désigne
I'aptitude, pour une personne, a étre dotée de droits subjectifs et d’obligations envers d'autres personnes
et le reste de la société. Ce concept juridique est une abstraction, en particulier lorsque la personnalité
juridique est appliquée a la personne morale, celle-ci se référant a un groupement d’individus réunis dans
un but commun. Notons que du fait qu'il touche aux attributs de la personne, le droit de personnes
physiques est conduit a statuer sur des problémes éthiques tels ceux liés a la naissance, a la mort.

Pour ce qui est de notre question, il est intéressant de faire remarquer que le concept de personne
juridique élaboré par le droit romain « fait corps », pourrait-on dire, avec la personne physique et engage
son corps. Non pas au sens ou il s’agirait d’élever le corps a une quelconque dignité, mais au sens ou
I'exercice de ses droits et devoirs inclut, pour la personne juridique, son corps, comme l'indique I'exemple

6 Voir : Claire AMBROSELLI et Gérard WORMSER, Du corps humain a la dignité de la personne humaine. Genese, débats et enjeux des
I7ois d’éthique biomédicale (Paris, CNDP « Documents, Actes et Rapports », 1999).

Jean-Yves GOFFI, « La dignité de I’homme et la bioéthique », in : Revue : « Sens public », 10 novembre 2004 (http://www.senspublic.
org/article.php3?id_article=105).

Dictionnaire Permanent Bioéthique et Biotechnologies, Ed. législatives, Feuillets 27 du ler octobre 2001, p.806B, §39.



du débiteur qui n’est pas en mesure de rembourser sa dette et qui est remis a son créancier qui peut en
disposer entierement pour le vendre et méme le tuer.

Il apparait pourtant trés nettement que ce que nous appelons la personne humaine n’a pas encore atteint
ici le sens qu’on lui donne aujourd’hui : a savoir celui d’un sujet possédant « une valeur intrinséque, c’est-
a-dire une dignité »°, et non simplement « une valeur relative, c’est-a-dire un prix »'°. Pour arriver jusque
Ia, un long chemin fut nécessaire dont il serait possible de dégager les étapes majeures en montrant
comment les apports de la philosophie gréco-romaine retravaillés par la théologie chrétienne ont permis
de dessiner progressivement les traits de ce que I'on entend en Occident par personne humaine, a savoir
un « sujet unique, singularisé, libre et conscient »'*. Pour notre part, et dans I'obligation de circonscrire
notre propos dans les limites d’un article au sujet précis, nous prendrons surtout appui sur la philosophie
de KANT a qui il revient d'avoir inspiré le principe de dignité de la personne, comme le rappelle
explicitement le Dictionnaire Permanent Bioéthique et Biotechnologies. Or c’est I'éclaircissement de cet
aspect qui nous permettra de montrer pourquoi la dignité de la personne humaine et le statut du corps
gu’elle engage est éminemment problématique d’un point de vue bioéthique.

Il — La dignité de personne est-elle conditionnée ?
Il - 1. La personne comme sujet raisonnable et libre

Comme le rappelle Thomas de KONINCK c'est « Kant qui semble avoir le mieux défini le sens de la
dignité humaine a I'époque moderne »*? au sens ol nous lui devons d'avoir formulé la distinction entre
personne et chose. KANT écrit en effet : « Une chose qui éléve infiniment 'homme au-dessus de toutes
les autres créatures qui vivent sur la terre, c’est d'étre capable d’avoir la notion de lui-méme, du Je. Cest
par la qu’il devient une personne [...] La personnalité établit une différence compléte entre 'homme et les
choses, quant au rang et a la dignité. »*

Une telle affirmation pourrait toutefois apparaitre comme problématique, dans la mesure ou si la
«personne » désigne 'homme en tant qu'’il est « capable d’avoir la notion de lui-méme, du Je », alors la
« valeur intrinséque »** de la personne, qui est ce que 'on nomme « une dignité »'* et qui la constitue
comme « fin en soi »*°, et jamais simplement comme un « moyen »*" auquel est seulement attaché un
prix, une telle valeur semble d'une certaine maniére liée & l'avénement de la réflexivité et a
l'autodésignation.

Dans les Fondements de la métaphysique des mceurs, KANT déclare cest en tant qu'« étres
raisonnables » que les hommes sont appelées des « personnes », et cela « parce que leur nature les
désigne déja comme des fins en soi, c'est-a-dire comme quelque chose qui ne peut pas étre employé
simplement comme moyen, quelque chose qui, par suite, limite d'autant toute faculté d’agir comme bon
nous semble (et qui est un objet de respect ). » Selon KANT, c’est en tant que sujet de raison « que
chaque homme peut étre 'auteur d’une législation universelle dans le domaine moral »*® et « qu'il doit
considérer son étre et 'étre d’autrui, comme les lois qui en découlent, avec le plus grand respect »°,

® Emmanuel KANT, Fondements de la métaphysique des meceurs, p. 160 (Paris, trad. Victor Delbos. Ed. Delagrave, 1973).
10 ..
Ibid.

Y Syzanne RAMEIX, Fondements philosophiques de I’éthique médicale, p. 27 (Paris, Ellipses, 1996).
12 Thomas DE KONINCK, « Archeologie de la notion de dignité humaine », dans La dignité humaine, p. 29 (Paris, PUF, 2005).

13 KANT, Anthropologie du point de vue pragmatique, Livre 1, § 1, p. 9, trad. Tissot (Paris, Librairie philosophique Ladrange, 1863).

14 « Ce qui a un prix peut étre aussi bien remplacé par quelque chose d’autre, a titre d’équivalent. Au contraire, ce qui est supérieur a tout prix, ce
qui par suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une dignité (...) Ce qui constitue la condition qui seule peut faire que quelque chose est une
fin en soi, cela n’a pas seulement une valeur relative, c'est-a-dire un prix, mais une valeur intrinséque, c'est-a-dire une dignité. » Emmanuel
KANT, Fondements de la métaphysique des meeurs, p. 160, trad. Victor Delbos (Paris, Delagrave, 1973).

 pid.

18 1pid.

17 ..
Ibid.
18 Emmanuel KANT, Critique de la raison pratique, I, 1, chap. 3 (Paris, GF, 2003).

19 Ibig.



C’est par sa raison que 'hnomme est capable d’accéder a une loi morale qui ne doit rien a la sphere de
l'instinct, et par sa volonté qu'il est capable de se soumettre librement a cette loi morale. Par 13, il s'éleve
au-dela de I'immédiateté de ses penchants et tendances sensibles, transcendant ainsi la sphére des
simples choses empiriques. Ici, ce qui fonde la dignité de 'homme comme personne, c’est-a-dire comme
fin en soi, avec le respect attaché a la reconnaissance de sa valeur, c'est bien la raison.

Par conséquent, dans ces conditions, et a premiere vue, il semblerait presque impropre de parler, en
toute rigueur, de la dignité de 'homme en tant qu’humain, méme si, par nature, ’homme, comme étre
raisonnable, peut légitimement étre qualifié de « personne » au sens ou il est essentiellement apte a
développer la rationalité constitutive de son étre et a s’élever par la a la moralité.

Il- 2. La notion de personne potentielle

C’est ici gu'intervient le recours a la notion de personne potentielle pour parler de 'homme chez qui
'aveénement de la rationalité, et tout ce qu’elle permet, soit n’a pas encore eu lieu, soit n'est plus possible.
Par conséquent, et dans cette perspective, nous pourrions dire que c’est en tant que personne potentielle
gue I'homme participe de la dignité qui est une propriété de la personne. Néanmoins, cette notion de
personne potentielle s’avere elle-méme problématique, puisqu’en relativisant la notion de personne, elle
en vient du méme coup a frapper de contingence la dignité qui lui revient. En effet, certaines situations
existentielles d’extréme vulnérabilité paraissent fragiliser conjointement la notion de personne et celle de
personne potentielle, au point de les vider toutes deux de toute pertinence. Nous parlons de ces états
situés soit en amont du plein exercice de la rationalité comme le tout début de la vie, soit en aval de lui
comme la maladie, le handicap, a fortiori I'état végétatif®’, et la fin de vie.

Si, en effet, la notion de personne potentielle ne fait sens qu’a maintenir I'unité du couple de la puissance
et de I'acte, puisque toute potentialité est en attente de son actualisation, alors force est de constater que
les situations limites que nous mentionnons semblent briser la relation entre la puissance et I'acte au sens
ou elles mettent ’'homme dans un état ou la potentialité reste en attente d’'une actualisation (a réaliser ou
a recouvrer) de la rationalité — et donc de la personne — que rien ne permet plus de garantir.

Il apparait donc que la question de la dignité de la personne nous situe bien au croisement de
I'anthropologie et de la bioéthique. En effet, de deux choses I'une : soit nous admettons qu'il est légitime
de parler de 'homme comme d’une personne, avec « la valeur qu’on reconnait a 'homme du seul fait
d’'exister [...] du seul fait d’étre un homme »t - auquel cas la personne s« identifie a lindividu
appartenant & I'espéce humaine »** — soit, comme le pensent ENGELHARDT ou SINGER, « on exige de
lindividu humain quelque chose de plus »* : « 'autoconscience, I'autonomie morale »** en particulier. Et
dans ce dernier cas, rien n'’empéche plus de dire, comme le fait Peter SINGER, que « tuer [les
nourrissons] ne peut étre considéré comme équivalent au fait de tuer des étres humains normaux ou tout
autre étre conscient de soi. »*

Face a une position si radicale, nous serions pourtant autorisés a ajouter, avec Frangois-Xavier
PUTALLAZ, que « Singer est a mille lieues de comprendre que I'expression "personne potentielle”" peut
avoir deux sens trés différents ; elle peut signifier premieérement un étre substantiellement non-personnel
susceptible de devenir une personne, ou deuxiemement un étre qui est réellement une personne appelée
a développer son potentiel. Pour nous, c’est le deuxi€éme sens qui est vrai.

L’embryor;ene se développe pas pour devenir étre humain, mais il se développe dés le début comme étre
humain. »

Il — 3. La dignité humaine comme intériorité

Voir notamment : Brice DE MALHERBE, Le respect de la vie humaine dans une éthique de communion - une alternative & la bioéthique
a partir de I'attention aux personnes en état végétatif chronique (Paris, Parole Et Silence, 2006).
2L Roberto ANDORNO, « La bioéthique et la dignité de la personne », p. 37.
22 .
Ibid., p. 40.
2 |bid., p. 47.
2% |bid., p. 47.
% peter SINGER, Questions d’éthique pratique, p. 177 (Bayard, Paris, 1997).

Francgois-Xavier PUTALLAZ, « Questions d’infanticide. Bruits d’euthanasie d’enfants handicapés », in : Les Dossiers de I’ Institut
européen de bioéthique, n°8 décembre 2006. http://www.ieb-eib.org/default.asp?ID=dossiers&Pagnum=5



Refuser d’admettre que I'homme, en tant qu’homme, posséde une dignité qui justifie a son endroit
I'appellation de personne, c’est ouvrir la voie a des formes diverses de chosification de 'humain a
tendance eugéniste’’. Mais méme sans aller jusque 13, les soins accordés & des personnes en état
végétatif persistant nauraient pas plus de sens que les soins accordés & une chose?. Méme absurdité du
point de vue de I'enfant a naitre vis-a-vis duquel tout préjudice vital pourrait étre finalement considéré
sans conséquence dommageable comme le souligne notamment le cas de Naomie. Il vaut la peine de
rappeler dans ses grandes lignes I'histoire de Naomie?’, pour montrer les impasses auxquelles conduit la
non-reconnaissance de la dignité de la personne comme propriété intrinseque a I’humain. Le vendredi 23
juillet 2004 la maman de Noémie qui entamait son 7éme mois de grossesse est percutée par une voiture.
Naomie meurt aprés avoir souffert de détresse respiratoire due au décollement du placenta suite au choc.
La maman déclare : « L'autopsie effectuée sur notre fille NAOMIE, a effectivement prouvé qu'elle était en
parfaite santé et qu'elle est décédée des suites de I'accident. Le procureur du TGI de Belley (01). a décidé
de poursuivre le responsable pour homicide involontaire, mais la partie adverse fait valoir la jurisprudence
de la cour de cassation selon laquelle " si I'enfant n'a pas respiré a la naissance, il n'est pas considéré
comme un enfant et donc il n'y a pas d'homicide". » Et d’ajouter : « Nous sommes scandalisés : oser dire
aux parents que nous sommes, privés de leur enfant, que notre fille n'est pas considérée comme un
enfant sous prétexte qu'elle n'a pas respiré ? Comment pouvons-nous accepter cela ? » Heureusement,
du fait que l'autopsie a révélé que NAOMIE a effectivement respiré les parents ont des chances que le
tribunal reconnaisse qu'il s’agit bien d’un enfant. Mais les parents ne peuvent pas accepter que ce verdict
dépende du seul fait que leur fille ait respiré, fit-ce une seconde, ou non, face a ce gu'ils considérent
comme un déni de justice, et ceci d’autant plus que I'animal a naitre, lui, est pénalement protégé. Comme
le précise la maman de NAOMIE : « En effet, I'article L 415-3 du Code de I'environnement punit de peines
correctionnelles la destruction, méme involontaire de spécimens mais aussi des nids et des oeufs d’'un
grand nombre d’espéces animales non domestiques que l'on entend préserver pour maintenir la
biodiversité. Contrarier par mégarde le "projet parental" d’'un crapaud vert, d’'une pie grieche, d’'une
couleuvre vipérine ou d’un papillon vitrail, pour ne citer que ceux la, est passible de six mois de prison.
Tandis que causer la mort d'un foetus, de nos enfants, reléve tout au plus du droit commun de la
responsabilité civile. »

En réalité, c’est bien la que se situe le nceud du débat : soit nous reconnaissons a 'homme une dignité
inconditionnée du seul fait qu’il est un homme, qu’il releve de l'ordre de I'humain, soit nous faisons
dépendre cette dignité, et donc la valeur humaine de 'homme, de certaines conditions qui relévent d'un
choix normatif avec tout ce qu’il a de relatif et d'incomplet (car aprés tout, pourquoi ne pas étendre
toujours davantage la liste des caractéristiques méritoires, elles-mémes déterminées au moins en partie
par la pression d’une certaine conception de 'homme dans une culture donnée, a une époque donnée).
En un mot, le probléme est de savoir si nous sommes préts a considérer que la dignité de la personne
constitue un fondement ontologique et un principe éthique déterminant, ou bien si la dignité est
simplement renvoyée a une origine gu'il appartient a I'homme d'arréter dans la contingence. Dans ce
dernier cas, il s'agirait de fixer un seuil a partir duguel 'homme deviendrait une personne. Mais alors il
faudrait admettre, en toute logique, qu’une chose est tout a coup devenue quelqu’un, et que ce qui n'avait
gu’un prix relatif s’est revétu d’'une valeur non monnayable. Et cela sans pouvoir justifier, sinon par des
raisons relatives, de quelle maniére une chose se transmue en un étre digne de respect.

Dans ces conditions I'admission d’une dignité comprise comme la qualité ontologique de 'homme en tant
gu’homme, de I'homme en tant qu'il releve de l'ordre de I'humain, apparait comme la position la plus
tenable. Car c’est bien en vertu de cette qualité que nous disons de 'homme qu'il est une personne pour
le distinguer essentiellement de I'ordre des choses. Dés lors, cela nous conduit a distinguer sans les
confondre d’'une part le fait que 'homme en tant qu’humain posséde la valeur de personne, et d’autre part

Le transhumanisme représente une entreprise massive de chosification de I’homme. Voir notamment notre article : Eric DE RUS,
« Humanisme et transhumanisme : L'homme en question. » Cadrages, N° 26 - février-mars 2006 (version électronique sur le site de
L'observatoire de la génétique : http://www.ircm.qc.ca/bioethique/obsgenetique/).

Voir : « Les personnes en état végétatif persistant sont-elles des "légumes” ? », in : Les Dossiers de I’Institut européen de bioéthique.
http://www.ieb-eib.org/default.asp?ID=dossiers&Pagnum=5

9 - . .
Nous empruntons largement au site : http://www.pour-naomie.com/index.html



l'actualisation des capacités qu’'une personne est susceptible de développer dans des conditions
normales d’existence. Aussi I'autoconscience, I'accés a la connaissance de soi, I'ouverture a l'altérité sur
le mode de la rationalité par le biais du langage articulé, qui permettent a la personne de mener
effectivement une existence personnelle et de pouvoir la revendiquer comme telle, ne constituent
cependant pas les conditions en l'absence desquelles un homme cesserait d’étre une personne et
deviendrait une chose. Car alors il serait contradictoire d’admettre la distinction entre personne et chose,
entre ce qui a une valeur et donc une dignité et ce qui peut étre évalué en termes de prix, et par la méme
susceptible d'étre acquis, échangé ou détruit dans le cas ou sa valeur marchande se trouverait altérée.
Reconnaitre a tout homme, en tant que personne, une dignité ontologique, revient a dire que ce que I'on
appelle dignité de la personne est synonyme d’une intériorité c’est-a-dire d’'un fond inviolable de 'homme.
Pour étre plus précis quant aux résonances de ce terme d'intériorité, nous ferons remarquer avec René
HABACHI qu'il s'agit d'un « mot métaphysique »*° dont le pendant « psychologique serait I'inviolabilité ou
lintimité [...]. Et I'équivalent moral de lintériorité, de lintimité, c’est la dignité ; le sens de la dignité.
L’homme est une valeur, il a une dignité, ce qui veut dire qu’il a une intimité qu'on ne peut pas forcer,
gu’on ne peut pas violenter ; qu'il a une intériorité et que c’est la que vraiment il réside »**. Mais reste a
montrer le lien entre la dignité de la personne et le statut du corps.

Il — Une approche éthique du corps :
Il - 1. Dans le sillage de la phénoménologie

Dans son ouvrage intitulé « Penser le corps », la philosophe Maria Michela MARZANO PARISOLI a
conscience que « le probléeme du rapport entre corps-objet et corps-sujet est I'un des problemes
principaux qui se posent deés que I'on cherche a réfléchir sur le corps humain, la personne ne pouvant
jamais, a la fois, se distinguer entiérement de son étre corporel ou s'identifier complétement & lui. »*
L'auteur, par dela les impasses auxquelles méne le dualisme de type platonicien ou cartésien®®, s'inscrit
dans le sillage du mouvement phénoménologique. Si la phénoménologie représente un tournant dans la
considération philosophique du statut du corps, c’est en tant que cette méthode d'analyse et de
description des phénoménes comme la définit Edith STEIN, ne céde pas a I'approche dualiste entre
I'esprit et le corps. Tout autrement, la phénoménologie insiste sur le fait que le corps engage toute la
personne. Ainsi, dés « la fin du XlIXe, la phénoménologie transforme radicalement la conception
philosophique du corps. [...] Chacun existe comme corps animé, mais le corps n’est jamais seulement un
corps-objet (Korper), c’est-a-dire un corps organique étudié par la science, mais aussi un corps-sujet
(Leib), c’est-a-dire un corps physique et propre & chaque personne. »**

MARZANO s'attache a tirer toutes les conséquences du fait que ce « qu'il y a d’'unique dans un corps
humain c'est, en effet, qu'il est I'incarnation d’une personne : il est le lieu ou naissent et se manifestent
nos désirs, nos sensations et nos émotions ; il est le moyen par lequel nous pouvons démontrer quelle
sorte d’étres moraux nous sommes.»>> Pour le dire autrement, « la relation corps-personne peut &tre
gualifiée comme un rapport de possession ontologique : une relation interne et particuliere qui signifie
que, parmi les conditions qui font que je suis la personne que je suis, il se trouve que je suis constitué de
ce corps et non pas d’un autre. »>°

% Rens HABACH]I, Panorama de la pensée de Maurice Zundel, p. 32.
! 1pid.
%2 Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Penser le corps, p. 32 (Paris, PUF, coll. « Questions d’éthique », 2002).

3 Voir : Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Philosophie du corps, chapitre I: “Le dualisme et ses étapes”, en particulier : p. 11-19
(Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », n°® 3777, 2007).
¥ Michela MARZANO, Philosophie du corps, p. 45-46. Pourtant, comme le fait remarquer I’auteur : « Bien que la phénoménologie ait opéré au
XXe siécle une véritable révolution concernant la réflexion sur le corps, et qu’a le conception classique faisant du corps un “instrument” de
I’homme, elle ait proposé un modele intentionnel [...], on est confronté encore aujourd’hui & des positions idéologiques qui réduisent le corps soit
a un fardeau dont il faudrait pouvoir se libérer, soit & un organisme complexe, dépendant d’un systéme de synapses neuronales déterminant toute
conduite ou décision humaine. » Ibid., p. 3-4.

% Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Penser le corps, p. 5.
Maria Michela MARZANO PARISOLI, Penser le corps, p. 4. « En suivant cette position théorique — déclare I’auteur —, le but de notre

ouvrage sera précisément de clarifier le rapport corps-personne afin d’expliquer et qualifier la signification éthique du corps, de méme que son
role moral. » lbid., p. 3-4.



Il - 2. L’expérience de la souffrance

Notre auteur ne craint cependant pas d’affronter la complexité de notre relation au corps : « le corps de
I'homme est & la fois un corps-sujet et un corps-objet, un corps que I'on "a" et un corps que l'on "est" »*’
Ce paradoxe s’exprime en outre par le fait que nous vivons « dans une tension continuelle par rapport a
notre existence physique : nous sommes complétement liés & notre corps tout en étant loin de lui. »* A
cet égard I'expérience de la souffrance est paradigmatique : « A travers I'expérience de la maladie, le
corps nous manifeste la souffrance : il n'y a pas seulement une douleur qui touche notre corps, car c’'est
nous qui éprouvons la douleur et souffrons a travers notre corps malade. [...] La maladie réhabilite
I'exigence d'un rapport étroit avec notre corps, car nous ne pouvons plus avoir lillusion de vivre
indépendamment de lui. Si mon corps est £ustement ce par quoi j'existe et me distingue d’autrui, la
maladie pousse cette réalité & son extréme. »>°

La souffrance patie peut nous inciter & « chercher & nous délivrer de la matérialité de notre corps »*, en
méme temps « il y a un excés dans la personne qui ne peut jamais étre réduit au corps physique »*.

A la lumiere de ces analyses, et & la question posée par le professeur Xavier LABBEE dans sa
communication intitulée « Le corps humain, le chercheur et la liberté»*? et gu’il formule ainsi : « Comment
définir le corps humain dans ses rapports avec la personne ?»*, nous proposons de répondre de la
maniére suivante. A partir du moment ou tout homme est doté d'une dignité que nous avons appelé du
nom d’« intériorité », alors le corps humain lui-méme mérite d'étre envisagé comme signe de cette dignité
humaine, signe d'une présence humaine inséparable de cette méme intériorité comme [lindique
clairement le titre évocateur et a premiére vue déroutant de I'essai de Marc RICHIR : Le corps. Essai sur
lintériorité**. Parler du corps engage bien lintériorité humaine. Cela implique de reconnaitre qu'il existe
des exigences éthiques non négociables en matiére du sort qui peut étre techniquement réservé au corps,
en particulier au corps fragilisé, et cela pour la simple raison que le statut du corps n’est plus séparable de
la dignité de la personne.

Parmi les trois lieux de fragilité de la vie humaine que nous avons repéré dans notre premiére partie, nous
n'en retiendrons qu’un en vue de I'examen de ce que nous avons appelé une « proposition pour un
repérage éthique » : a savoir la fin de vie avec la demande euthanasique.

IV — La demande euthanasique :
IV — 1. Définition de base et position du probléme

Comme nous le savons, le mot euthanasie qui signifie littéralement « bonne mort » (eu + thanatos), a
connu une évolution : « du sens de bonne mort ou mort douce et sans souffrance a celui de mort
provoquée pour épargner au malade des souffrances physiques ou psychiques insoutenables. »*° Avec
Patrick VERSPIEREN, et en accord avec celle qu’en donnent les juristes, nous retiendrons la définition
suivante de l'euthanasie : « I'euthanasie consiste dans le fait de donner sciemment et volontairement la
mort ; est euthanasique le geste ou I'omission qui provoque délibérément la mort du patient dans le but de

mettre fin & ses souffrances »*°.

37 Michela MARZANO, Philosophie du corps, p. 7.
% Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Penser le corps, p. 5.
3 Michela MARZANO, Philosophie du corps, p. 52-53.
40 Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Penser le corps, p. 5.
1 1bid.
2 Prononcée au 13e colloque de la Saint-Yves : « Les libertés face aux contraintes médicales : une relation impossible ? » (Tréguier, 20 mai
2006).
* Ibid.
44 Marc RICHIR, Le corps. Essai sur I’intériorité (Paris, Hatier, 1993).Voir notamment : p. 54-59.
45 Nicolas AUMONIER (en collaboration avec : Bernard BEIGNIER et Philippe LETELLIER), L’Euthanasie, p. 5. Voir : chap. IV, p. 35-50
(Paris, PUF, coll. « Que sais-je ?, n° 3595, 2006).

Roberto ANDORNO, La bioéthique et la dignité de la personne, p. 113. — Ajoutons qu’il « est courant de distinguer I’euthanasie active (acte
de tuer délibérément une personne malade, a sa demande ou non, en fonction de son état et de sa douleur physique et morale [...]), et I’euthanasie



La position qui se prononce en faveur de la demande euthanasique et de sa dépénalisation se fonde sur
I'idée selon laquelle I'euthanasie représente une réponse humaine adaptée a certaines situations limites
marquées par une souffrance telle que la continuation de la vie n’est plus justifiée. C’est le point nodal du
récent argumentaire de personnalités politiques francaises qui invoquent « les souffrances
épouvantables...intolérables »*’ Nous assistons par conséquent & un renversement, puisqu’il semblerait
gue ce soit au nom méme de dignité de la personne que soit faite la revendication de la demande
euthanasique. Le probléme principal peut-étre formulé de la maniére suivante : « Est-il Iégitime d’admettre
I’'hnomicide compassionnel sous certaines conditions ? Lorsque la douleur est intolérable, que vaut l'interdit
du meurtre »48qui semble pouvoir étre impliqué par la dignité de la personne ?

IV —2. Ladignité de la personne comme obligation morale

Commencgons par préciser que le contexte euthanasique se caractérise par le fait que la personne qui la
réclame ou pour qui on la réclame ne peut interrompre elle-méme sa propre vie, d'oll la nécessité de
recourir a la collaboration d'un tiers. Cette médiation incontournable d’autrui ne permet pas confondre
purement et simplement l'euthanasie et le suicide comme le fait remarquer Jacques RICOT
«L’euthanasie [...] n'est pas [...] un suicide, bien que certains I'assimilent a un suicide assisté, car la
présence d'un tiers, modifie inévitablement la nature du geste. »*°

Ajoutons que c'est précisément cette intervention d'un tiers qui rend éminemment problématique
I'argument habituellement avancé pour plaider en faveur de la demande euthanasique directe, a savoir
celui qui invoque la liberté de disposer librement de sa vie et de son corps. En effet, comme tout acte
humain, I'euthanasie n’engage pas seulement celui qui la demande ou pour qui on la demande, mais plus
fondamentalement la communauté humaine.

A cet égard, nous pouvons dire avec SARTRE que « quand nous disons que ’homme est responsable de
lui-méme, nous ne voulons pas dire que 'homme est responsable de sa stricte individualité, mais qu’il est
responsable de tous les hommes. [...] Quand nous disons que 'homme se choisit, nous entendons que
chacun d’entre nous se choisit, mais par la nous voulons dire aussi qu’en se choisissant il choisit tous les
hommes. En effet, il n’est pas un mot de nos actes qui, en créant ’homme que nous voulons étre, ne crée
en méme temps une image de 'homme tel que nous estimons qu'’il doit étre. Choisir d’étre ceci ou cela,
c’est affirmer en méme temps la valeur de ce que nous choisissons »°°. Autrement dit, tout choix, méme
en apparence strictement individuel, constitue en tant qu’acte la revendication effective sur la scéne de
I’humanité d’'une valeur, et, en I'occurrence l'affirmation que 'homme est en mesure de se prononcer pour
juger du moment a partir duquel la vie ne vaudrait plus la peine d'étre vécue, et cela a l'intérieur de
certaines situations contingentes.

La dimension intersubjective de la responsabilité personnelle ne saurait étre occultée, méme en matiere
de demande euthanasique, si I'on considere, avec Vladimir JANKELEVITCH, que la responsabilité de
chaque homme envers lui-méme (et autrui) se fonde de maniére radicale sur le caractére indisponible de
’humanité comme dépdt qui échoit a chaque homme en tant qu’homme. Tout homme est dépositaire et
non propriétaire de son humanité ainsi que de la dignité qui sy attache et le requiert avant toutes choses.
Dés lors, « un homme ne peut pas faire de son étre nimporte quoi »°*. Il est moralement obligé vis-a-vis
de cette humanité qui le requiert et dont il n’est pas autorisé a disposer arbitrairement « par exemple pour

passive dont les trois modalités principales consistent a débrancher un appareil dont I’arrét provoque la mort, ou a limiter un traitement dont
I’usage d’une machine, ou a prescrire un traitement anti-douleur dont la nécessaire escalade de doses induit la mort. » Nicolas AUMONIER,
L’Euthanasie, p. 47-48.

Synthese de presse bioéthique du jeudi 01/03/07 : « Des mesures pour faire appliquer la loi en fin de vie » (en référence a un article du Journal
LE MONDE du 01/03/07). Article en ligne : http://www.genethique.org/revues/revues/2007/mars/20070301.1.asp
“8 Nicolas AUMONIER, L’Euthanasie, p. 47-48.

Jacques RICOT, in : « Philosophie et euthanasie », § L’interdit du meurtre. Article en ligne : http://www.acnantes.

fr:8080/peda/disc/philo/philosophie_et_euthanasie.htm#Mourir%20dans%20la%20dignité. — Voir : Jacques RICOT, Dignité et euthanasie (Paris,
Pleins feux, 2003).

% jean-Paul SARTRE, L’existentialisme est un humanisme, p. 24-25 (Paris, Nagel, 1970).
1
> Vladimir JANKELEVTICH, « La responsabilité dans son for intime », in : Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien, p. 40-41 (Point Seuil, 1981)



le vendre ou le supprimer [son étre] »°2. Le fait que 'homme est un étre indisponible débouche sur une
conception paradoxale de la liberté que JANKELEVITCH qualifie de « contradiction ironique »2 1 « cet
étre pleinement libre n’a pas sa liberté méme a sa pleine discrétion ; il n’est pas indifferemment libre de sa
liberté, ni libre & son gré [...]. Tel est le paradoxe de I'obligation morale »**. En d’autres termes, la dignité
comme valeur d’humanité, oblige moralement 'homme, non seulement envers lui-méme, mais envers
'humanité.

IV — 3. Les impasses de la dépénalisation

Un tiers est sollicité qui doit intervenir volontairement pour abréger la vie d’'un autre qui le lui demande ou
au nom duquel on le lui demande. Qu’en est-il de sa responsabilité 1égale ? Peut-il faire valoir au titre
d’excuse légale le consentement a la volonté de celui qui demande librement la mort, ou bien de celui qui
est présumé autoriser la demander au nom de raisons jugées légitimes ? Dans ce cas, l'acte du tiers
peut-il transgresser le droit sans étre passible de poursuites ?

Si I'on reconnait que la fonction essentielle du droit est de régler les relations entre les individus de
maniére a garantir la stabilité de la vie civile et la protection des personnes et des biens, et si cette finalité
suppose d’admettre, comme I'a montré FREUD notamment, l'interdit du meurtre comme interdit fondateur
d'une culture®, alors l'autorisation juridique de I'euthanasie en prévoyant un espace de transgression de
cet interdit ne porte-t-elle pas violemment atteinte a la cohésion de la vie civile ? Par la nous voyons que
'euthanasie engage bien toute la communauté humaine et que la seule revendication de la liberté de
disposer de son corps ne constitue pas une justification suffisante au regard de la raison.

Mais il ne faut pas I'entendre seulement au sens ou la demande euthanasique remet en cause une
exigence politique (au sens de ce qui a trait au vivre ensemble), mais plus profondément une exigence
éthique qui parait difficilement négociable. Légiférer en faveur de la dépénalisation de I'euthanasie, n’est-
ce pas prendre le risque de laisser le politique livré a lui-méme, sans s’articuler a I'éthique, en décidant a
partir de quel moment une vie humaine cesserait d’avoir une valeur et ne mériterait plus d’étre vécue.

En jugeant, a partir de certaines situations contingentes limites que telle vie humaine ne mérite pas d’'étre
vécue, la demande euthanasique ne contrevient-elle pas gravement a la reconnaissance de l'intégrité de
la dignité de la personne humaine avec I'exigence qui en découle, et qui est de supprimer la souffrance et
non supprimer le malade en accompagnant la vie du souffrant jusqu’au bout ?

IV — 4. Quelle est I'exigence éthique qui s'impose a la raison humaine face a la demande
euthanasique ?

L’'argument revendiqué par la demande euthanasique, selon lequel certaines situations vident la vie de
sens et de valeur laisse néanmoins subsister le probléme suivant : la demande euthanasique n’est-elle
pas plutét le signe d'un échec a accompagner convenablement et jusqu’'au bout la dignité de la
personne? Auquel cas le respect de cette dignité appellerait, comme le fait remarquer Marie de
HENNEZEL, I'application « des lois destinées & soulager les souffrances de ces personnes »°° Et d'inviter
par conséquent a « faire une pédagogie de ces lois »*, a « expliquer aux francais que les textes
encadrent parfaitement la fin de vie, et que si des cas de souffrances intolérables nous sont rapportés,
cela montre que la loi n'est pas encore appliquée partout »*°. Sans ces mesures, explique Marie de
HENNEZEL, « nous aurons une mort a 2 vitesses. D'une part, celle qui a recours aux soins palliatifs ou la

*2 Ibid.

> Ibid.

** Ibid.

%5 \/oir notamment : Sigmund FREUD, Le malaise dans la culture (Paris, PUF, 1995).

5 Synthése de presse bioéthique du jeudi 01/03/07 : « Des mesures pour faire appliquer la loi en fin de vie » (en référence a un article du Journal
LE MONDE du 01/03/07). Article en ligne : http://www.genethique.org/revues/revues/2007/mars/20070301.1.asp

> Iid.

% Ibid.



fin de vie sera apaisée. D'autre part, celle qui n'apporte pas d'autre issue que de demander la mort pour
soulager la souffrance. »0

Comme nous le savons, I'avis du Comité consultatif national d'éthique intitulé "Fin de vie, arrét de vie,
euthanasie" (mars 2000), tout en réaffirmant la condamnation de I'acharnement thérapeutique et la
nécessité de développer les soins palliatifs, s'était proposé d'introduire une «exception d’euthanasie »*
Pourtant I'examen de cette « exception d’euthanasie » ne léve pas, comme le montre Jacques RICOT, les
objections soulevées, et ce quelles que soient les raisons avancées en faveur de I'euthanasie : le respect
de I'autonomie, la compassion, le droit de mourir dans la dignité®".

Dés lors, il semblerait que I'exigence éthique positive majeure qui semble pouvoir correspondre a la
dignité de la personne porte sur le soulagement de la douleur.

Cette exigence éthique est rappelée par la Recommandation du Conseil de I'Europe du 25 juin 1999 (n°
1418 intitulée : Protection des droits de I'homme et de la dignité des malades incurables et de
mourants)®’. En outre, cette exigence est parfaitement conforme & la finalité essentielle de la médecine
comme service de la vie. D'ou la nécessité de soutenir le développement des soins palliatifs qui offrent
une assistance intégrale et fournissent aux malades incurables le soutien humain et 'accompagnement
spirituel dont ils ont fortement besoin.

La différence instaurée par la Loi Léonetti d’avril 2005 sur la fin de vie : (« Loi n° 2005-370 du 22 avril
2005 relative aux droits des malades et a la fin de vie ») entre un droit a "laisser mourir", qui s’oppose
clairement au "faire mourir", renvoie a la distinction entre « l'arrét des soins (qui est euthanasique) [et]
I'arrét du traitement (qui ne I'est pas). »°® Le soulagement de la douleur reléve précisément des soins dus
a toute personne en fin de vie. Quant a la question de savoir si 'accomplissement de ces soins n'équivaut
pas a un acte euthanasique lorsqu'il requiert 'administration d’antalgiques qui peuvent précipiter la mort
du patient, nous pouvons répondre en faisant référence a la théorie bien connue du double effet®. Selon
cette derniére, la conséquence prévisible et prévue d’'un acte n’est pas nécessairement son effet voulu.
En ce qui concerne le traitement antalgique, I'effet prévu et prévisible indirect qu’est la précipitation de la
mort n'est pas voulu pour lui-méme, mais représente un risque indirect impliqué dans I'acte qui permet
d’atteindre a l'effet bon voulu, & savoir le soulagement de la douleur et que seul cet acte permettait
d'atteindre®.

Nous avons essayé de montrer qu’avant de se risquer a répondre trop vite a la demande euthanasique
par la voie de la dépénalisation, il convenait sans doute de se demander dans quelle mesure une telle
demande n’interpelle pas I'humain en chaque homme. Plus précisément, le fait que le désir de la mort
prenne le pas sur la vie (c’est-a-dire contredise la tendance naturelle a se conserver, a persévérer dans
son étre) ne traduit-il pas aussi la difficulté avec laquelle une société sait faire une place a la personne
fragilisée par la souffrance ? Cela nous interroge sur notre capacité a intégrer la mort comme figure de la
finitude et le mourrant comme celui qui en est le rappel vivant et signifiant pour ses semblables. En effet, il
demeure que le « corps est le signe de notre finitude. Il est ce qui, d'une certaine fagon, nous renvoie a
tout ce %]u’on ne voudrait pas étre : notre fragilité, nos faiblesses, nos limites, nos maladies, notre
mort...»% Nous soulevons |& un point essentiel. Car il est certain, comme I'exprime Marie-Jo THIEL, que
si « chaque étre humain se caractérise par sa singularité, s'il est unique, la souffrance représente un

% Ibid.

60 http://www.ccne-ethique.fr/francais/avis/a_063.htm.— Voir : Nicolas AUMONIER, L’Euthanasie, p. 58-63.
81 \Voir : Jacques RICOT, Esprit, n° 269, Nov. 2000, pp. 98-118.

82 \/qir : Nicolas AUMONIER, L’Euthanasie, p. 57.

8 Nicolas AUMONIER, L’Euthanasie, p. 115. C’est nous qui soulignons.

8 \/oir : Nicolas AUMONIER, L’Euthanasie, p. 64-67.

5 Nicolas AUMONIER précise : "lorsque nous appliquons ce raisonnement & I’analgésie, nous pouvons dire qu’elle est bonne en soi, par
opposition a I’injection d’une substance létale, que la mort est prévue (sans exactitude), mais non voulue, que cette mort n’est pas le moyen
d’obtenir I’absence de douleur, et qu’elle n’est pas pire que I’absence de douleur souhaitée, puisque la maladie y conduit de toute fagon. Enfin, ne
pas pouvoir agir différemment consiste ici a ne pas utiliser d’analgésiques dangereux s’il en existe d’inoffensifs. Vouloir le bien d’une personne
n’implique donc a aucun moment de lui vouloir du mal. Soulager la douleur au risque de la mort ne reléve pas de la méme intention réelle

qu’induire la mort pour supprimer cette douleur » Conseil de I’Europe, L’euthanasie, Evaluation des arguments en présence, vol.l, Editions du
Conseil de I’Europe, Paris, 2004.

6 Maria Michela MARZANO PARISOLLI, Philosophie du corps, p. 89.

10



sceau supplémentaire dans le sens de la distinction ; elle renforce I'altérité ; elle est cet étrange que I'on
préfére ne pas approcher de peur d’en étre contaminé »° Et I'on pourrait méme aller jusqu’a se demander
si cette difficulté a envisager la figure de la mort, entretenue par I'idéologie dominante qui préne que le «
seul corps aujourd’hui acceptable semble étre un corps parfaitement maitrisé »°®, ne va pas jusqu'a

imprégner un certain « discours médical qui fait souvent de la santé le bien ultime a atteindre, sans
entreprendre une réflexion préalable sur les liens entre corps, infirmité, douleur et maladie. »*°

Conclusion :

A la question de savoir si la raison rencontre des arguments dont la force devrait I'incliner a se prononcer
en faveur de la demande euthanasique et de sa dépénalisation, nous pensons qu’il est |égitime de
répondre par la négative. Les deux arguments majeurs invoqués sont ceux de l'autonomie et de la
souffrance.

Le premier argument consiste en la revendication d'un droit absolu & disposer de soi-méme. Or cette
revendication se heurte elle-méme a plusieurs objections :

Tout d’abord une objection logique soulignée notamment par Claude BRUAIRE, a savoir que la notion
d’autonomie, c'est-a-dire le fait pour un sujet se déterminer par lui-méme et non sous une contrainte
extérieure, repose sur l'idée que la liberté est insubstituable™. Or cette propriété est radicalisée par le fait
gu’elle prétend ici s’exercer sur ce qui m’est le plus propre : ma vie. A partir de quoi prétendre étre libre de
déléguer a un autre la libre disposition de soi est un non-sens. A cela il faudrait ajouter, avec Gabriel
MARCEL, que la liberté s’exercerait ici contre elle-méme, puisque I'individu disposerait de lui-méme de
maniére tellement radicale qu’il ne pourrait dés lors jamais plus en disposer.

Ensuite une objection éthique soulignée notamment par Vladimir JANKELEVITCH, a savoir que le droit de
disposer de soi fait sens, non pas a partir de I'individu singulier, mais depuis ce dont je prétends justement
disposer : a savoir mon humanité. Or cette humanité dans ma personne comme dirait KANT n’est pas une
propriété privée, mais une valeur universelle. L'affirmation de ma singularité est ici bornée par une valeur
qui se soustrait a toute disposition parce qu’elle est une requéte éthique qui me précéde et s'impose a
moi. Cette requéte est celle de la dignité ontologique de la personne.

Enfin une objection juridique rappelée par Etienne MONTERO", puisque la légalisation de I'euthanasie
reviendrait & fragiliser le vivre-ensemble qui suppose I'admission d'un certain nombre d'interdits, dont
celui, fondateur, du meurtre. Or en offrant un tel cadre juridique, le droit qui est au service de la cohésion
de la vie sociale irait contre sa fonction en la fragilisant dangereusement.

Le second argument porte sur la souffrance. Jacques RICOT nous en donne une formulation ramassée :
« Si I'on veut légitimer I'euthanasie, la seule voie praticable est celle qui consiste a tenir compte de la
détresse d'un étre réclamant qu’on le fasse mourir pour mettre fin a ses souffrances. Et I'objection a
examiner est la suivante : la dignité humaine autorise-t-elle que I'on puisse donner la mort dans certaines
circonstances ? »"

A cela nous répondons que la légalisation de I'euthanasie n’est pas une réponse appropriée, mais qu'elle
signe au contraire un échec puisqu’elle prétend répondre au probléeme de la souffrance en supprimant la
personne elle-méme. La solution se trouve du cété du soulagement de la douleur, de 'accompagnement
des personnes qui souffrent, et de la capacité pour chacun a accueillir la différence dans une société
marquée par un discours hostile a toute forme de limitation et de fragilité.

87 Marie-Jo THIEL, « Le Malade, I’Autre ». Article publié dans Etudes, juillet 1995, p.27-36.
88 Maria Michela MARZANO PARISOLI, Philosophie du corps, p. 20.

o Maria Michela MARZANO PARISOLI, Penser le corps, p. 10 (Paris, PUF, coll. « Questions d’éthique », 2002) Voir : Georges

CANGUILHEM, Le normal et le pathologique, Deuxiéme partie, 11, p. 76 495 et IV, p. 118 & 134 (Paris Quadri?e/PUF, 1998). .
70 Voir Claude BRUAIRE, Une éthique pour la médecine. De la responsabilité médicale a I'obligation morale, p. 57-58, 61-63 (Paris, Fayard,

1978).
71 Voir Etienne MONTERO, Euthanasie, les enjeux du débat, p. 271-273 (Paris, Presses de la Renaissance, Paris, 2005).
72 Jacques RICOT, Dignité et euthanasie, p. 55 (Paris, Pleins feux, 2003).

11



Il apparait donc que le débat sur I'euthanasie nous renvoie en conscience a la question fondamentale :
« Qu’est-ce que 'homme ? », et « Jusqu’ou 'homme peut prétendre disposer de 'humanité en disposant
de lui-méme ? ». Face a de telles questions qui engagent notre avenir, I'impératif éthique ayant le plus de
force et de légitimité est celui de la reconnaissance de la dignité ontologique de la personne humaine qui
éclaire a la fois la liberté et le droit.

Au terme de ce parcours, nous pouvons dire que la reconnaissance de la dignité de la personne,
inséparable du statut du corps, comporte certaines exigences éthiques non négociables. A I'endroit de la
demande euthanasique, la dignité de la personne saurait moins constituer une justification qu’'une
interpellation a faire face humainement a la valeur de I'homme en tant qu'humain. Comme le dit le
philosophe Emmanuel LEVINAS, chaque visage est tout a la fois le signe de la vulnérabilité — puisque le
visage est nu et livré a une exposition dont on peut vouloir se défendre en le masquant, surtout quand il
est altéré par la maladie —, et de lirréductibilité — puisque tout visage nous rappelle a I'ordre de I'humain,
c'est-a-dire a ce qui vaut par soi et pour soi, au-dela de tout ce qui peut le voiler, comme la fonction
sociale, ... Chaque visage, dira LEVINAS, est « I'incontenable », il est toujours en excés par rapport a
toutes les tentatives de réduction, par rapport a toutes les catégories de la pensée logique, conceptuelle.
Le visage est phénoméne au-dela des phénomeénes.

Mais quelle est la signification de cet excés du visage ? Nous répondrons : une signification qui est
richesse, débordement, et que nous avons nommeé l'intériorité qui est un autre nom de la dignité. Cette
intériorité me précede et m'interpelle. Elle est une injonction offerte & ma responsabilité et a laquelle j'ai a
répondre, a laquelle je ne saurais en conscience me dérober. C'est pourquoi I'éthique, dira LEVINAS, qui
n’est essentiellement rien d’autre gue la découverte éblouie et exigeante de cette requéte, est justement «
entendue comme responsabilité »"

LEVINAS ira plus loin en disant que le visage m'adresse un impératif : « le visage me demande et
m'ordonne »’*. Et de formuler cet impératif : « Tu ne tueras point »’>. L'interdit de tuer qui n’est que
I'expression du respect inamissible de la personne et de sa dignité reconnue. Cet impératif éthique qui ne
rend pas le meurtre impossible, est cependant présent a celui-la méme qui tue sous la forme négative du
remord, de la culpabilité qui atteste en creux la permanence irréductible du visage contre toutes les
négations qui peuvent le frapper. La formulation négative de cet impératif n’est encore que le rappel que
de ce que le visage est la présence visible d'une intériorité, et donc d'une dignité qui échappe a toute
réduction. C’est cette intériorité que nous avons désignée comme étant I'essence de la dignité de la
personne et que nous avons envisagée comme ce dont chague homme est dépositaire jusque dans la
plus extréme vulnérabilité, et qui est alors confiée a la responsabilité de ses semblables.

* Eric de Rus est professeur de philosophie au Centre Madeleine Daniélou de Rueil-Malmaison. Outre la
publication de contributions et articles dans diverses revues et la participation a des conférences organisées par la
Faculté de philosophie de I’'ICT de Toulouse, il a publié un premier ouvrage en 2006: «Intériorité de la personne et
éducation chez Edith Stein » (éditions du Cerf). Il en prépare un second a paraitre en 2008 : « L’art d’éduquer selon
Edith Stein. Anthropologie, Education et Vie spirituelle » (éditions du Cerf).

Institut Européen de Bioéthique
Rue de Tréves 49-51, bte 3

1040 Bruxelles

Téléphone : 00 32 (0)2 280 63 40
Rédaction : 00 32 (0)2 647 42 45
Messagerie : secretariat@ieb-eib.org

73 Emmanuel LEVINAS : « Ethique et Infini », p. 91, (Paris, Fayard, 1982).
74 Ibid., p. 94.
75 Ibid., p. 81.

12



13



