
 Depuis quelque temps, les 
thèses les plus extrêmes se déve-
loppent en Europe. Choquantes de 
prime abord, elles se réclament de 
quelques cas dramatiques vécus 
dans la pratique médicale, mais 
elles trouvent surtout un appui 
théorique inquiétant dans cette 
sorte de philosophie morale dé-
nommée "utilitarisme". 
 

Les cas dramatiques 
 

 C’est vers 1963 que, à 
Sheffield (UK),  on a commencé à 
opérer systématiquement les en-
fants atteints de spina bifida (1) : 
les progrès dus aux antibiotiques 
et des techniques d’évacuation du 
liquide céphalo-rachidien ont per-
mis au pédiatre John Lorber de 
lancer l’idée que dorénavant il fal-
lait opérer dans les vingt-quatre 
heures tous les enfants spina bifi-
da, sans exception, avant que la 
fissure ouverte de la colonne ver-
tébrale ne conduise à des domma-
ges irréparables. Inaugurée en 
1963, cette pratique de lutte systé-
matique pour la survie de ces en-
fants se poursuivit sur une quin-
zaine d’années.   
 Les faits montrent que, 
après 848 opérations de spina bifi-
da à Sheffield, la moitié des en-
fants étaient encore en vie à l’âge 
de 15 ans. Et les médecins se de-
mandèrent alors « quel genre de 
vie attendait ces enfants qu’ils 

avaient opérés. » Sur ces 424 en-
fants en vie : moins de 1% étaient 
non-handicapés ; 17% l’étaient 
moyennement ; mais 80% étaient 
gravement handicapés (problèmes 
graves de reins, hémiplégies, opé-
rations multiples d’hydrocéphalies, 
et 1/3 de handicap mental grave). 
De plus, les souffrances pour ces 
enfants et leur famille étaient très 
lourdes, sans compter les diffi-
cultés d’accueil dans les institu-
tions. 
 

 On en vint peu à peu à re-
noncer au traitement systématique, 
et à traiter sélectivement  les en-
fants atteints de ce mal. Deux mé-
decins de Liverpool résistèrent à la 
pratique de l’opération systémati-
que des enfants atteints de spina 
bifida grave en disant « qu’il ne 
servait à rien de sauver une vie, 
lorsque cette vie ne méritait pas 
d’être sauvée ». Ils décidèrent 
donc de ne traiter que les cas où il 
y avait un espoir. Le traitement 
sélectif apparut ainsi comme « la 
moins mauvaise solution ». La 
question ne consistait plus à savoir 
si un traitement sélectif était judi-
cieux, mais comment l’effectuer. 
 

 Mais où situer les limites 
du non-traitement d’un enfant spi-
na bifida ? Lorsque la décision de 
non-traitement avait été prise, il y 
eut des cas où l’enfant mettait 
quinze jours pour mourir, sans être 

Décembre  2006, n° 8 

 
Les Dossiers de l’Institut Européen de Bioéthique 

alimenté oralement, et où le 
père téléphonait quotidienne-
ment pour prendre des nouvel-
les de l’avancement du décès. 
On finit donc par poser l’ul-
time question : « Lorsque les 
médecins ont pris acte que les 
parents ont donné leur consen-
tement au refus de toute opé-
ration, pourquoi ne pour-
raient-ils alors pas aussi faire 
quelque chose pour abréger la 
douleur de cet enfant ? » 
 

 La pratique venait de 
renverser l’éthique : on se de-
manda sérieusement depuis 
lors s’il y avait « une distinc-
tion significative éthiquement 
entre tuer et laisser mourir ». 

QUESTIONS D’INFANTICIDE :  
BRUITS D’EUTHANASIE D’ENFANTS HANDICAPES 

(1)  « Spina bifida : malformation 
des arcs postérieurs des vertèbres qui 
se caractérise par une fissure ou 
‘bifidite’ de la ligne des apophyses 
épineuses ; la fissure ainsi créée peut 
favoriser l’extériorisation à la peau 
d’une poche de liquide céphalo-
rachidien par hernie des enveloppes 
de la moelle (miningocèle), conte-
nant parfois du tissu nerveux (myélo-
méningocèle). » V. Fattorusso-O. 
Ritter : Vademecum clinique, Paris 
1985, p. 688. 

I. Soigner les enfants spina bifida? 



 espèces qui mériteraient la qualification de personne 
(certains chimpanzés). 
 

 Les thèses générales de l’utilitarisme singé-
rien renversent les conclusions de l’éthique : c’est 
« le refus de tuer qui, dans certains cas, est terri-
ble. » (4)  C’est donc la question générale de l’eutha-
nasie qui est posée, dont l’infanticide des enfants gra-
vement handicapés n’est qu’un cas particulier. 
 

L’utilitarisme distingue ici trois types d’euthanasie. 
 

  1. l’euthanasie volontaire répond à la demande de 
la personne, laquelle donne explicitement son 
consentement ; 

  2. L’euthanasie involontaire : il s’agit de la suppres-
sion de la vie de quelqu’un contre son consente-
ment. Elle s’apparente à l’homicide. 

  3. L’euthanasie non-volontaire qui concerne les in-
dividus incapables de comprendre les choix. 
C’est elle qui est ici en cause dans la question des 
nourrissons gravement handicapés. 

 

 Voici  de manière synthétique la position sin-
gérienne (5) .  Selon les principes utilitaristes, ce n’est 
pas l’appartenance à l’espèce homo sapiens qui cons-
titue un critère d’appréciation morale, mais plutôt les 
caractéristiques comme la rationalité et la conscience 
de soi. Or ces caractéristiques, semble-t-il,  font, dé-
faut aux nourrissons : « C’est pourquoi les tuer [les 
nourrissons] ne peut être considéré comme équiva-

2 Décembre  2006, n° 8 

 
II. L’approche utilitariste 

 Posée en ces termes, la question elle-même 
contenait sa réponse : il paraissait plus humain de tuer 
le nourrisson handicapé que de le laisser mourir. Mais 
pour oser une telle formulation et la faire admettre 
dans la pratique, il était indispensable de trouver un 
appui théorique. Celui-ci fut fourni par l’utilitarisme, 
lequel annonce aujourd’hui un tsunami inquiétant 
pour l’Europe. De quoi s’agit-il ? 
 

 L’utilitarisme, tel qu’on le trouve exposé chez 
un philosophe comme Peter Singer, repose sur deux 
principes. Premièrement, l’utilitarisme classique 
considère qu’une action est bonne si elle produit pour 
tous ceux qu’elle implique plus de bien-être que toute 
autre action alternative. Deuxièmement, la notion d’é-
galité doit s’entendre comme l’égale prise en considé-
ration des intérêts de chaque être doté de sensibilité, 
c’est-à-dire de chaque être susceptible d’éprouver du 
plaisir ou de la douleur : une différence d’intelligence 
entre deux individus, par exemple, ne justifie pas que 
l’intérêt de l’un doive peser plus lourd que celui de 
l’autre dans la balance utilitariste. Par ailleurs, l’égali-
té morale se réduit à l’exigence de ne pas privilégier 
le poids de l’intérêt d’un membre d’une race au détri-
ment de celui d’un membre d’une autre race. Il en va 
de même pour l’antisexisme.   

  Peter Singer propose alors une ultime démar-
che : que la barrière du « racisme des espèces » s’é-
croule à son tour, celle qui érige arbitrairement une  
barrière entre les espèces. L’antispécisme égalitaire 
implique que l’intérêt des individus de l’espèce homo 
sapiens ne mérite pas une considération a priori supé-
rieure aux intérêts des individus d’une autre espèce 
(1). 
 

 Parmi ses innombrables conséquences, ce 
double principe impose de distinguer deux sens de 
l’expression "être humain" : elle peut signifier soit la 
simple appartenance à l’espèce homo sapiens, soit la 
qualité de personne (2). Le terme de "personne" s’en-
tend ici au sens du philosophe John Locke : une per-
sonne serait un être intelligent, capable de raison et de 
réflexion, qui peut se percevoir elle-même comme 
une chose pensante permanente et identique en diffé-
rents temps et endroits (3).  Cela admis sans critique 
par Singer, il en conclut qu’il existe des membres de 
notre espèce humaine qui ne sont pas des personnes 
(un embryon, un fœtus ou un enfant gravement handi-
capé mental), alors qu’il existe des membres d’autres 

(1) Cf. François-Xavier Putallaz, La mode de l’antispécisme : 
un défi pour l’anthropologie ?, dans  Quelle conception de 
l’homme aujourd’hui ?, Fondation Guilé - Thesis, Zürich 2003, 
p. 67-76. 
 

(2) La distinction est également développée par 
H. Tristam Engelhardt, The Foundations of Bioethics, Oxford 
University Press, 2nd ed., New York 1996. 
 

(3) Pour nous, au contraire, une personne est une « substance 
individuelle subsistant dans une nature rationnelle ». Contraire-
ment à la définition de l’utilitarisme, la personne ne se réduit 
pas à la capacité en acte de penser ou d’aimer, et encore moins 
à la conscience de soi en acte (auquel cas un fœtus humain ne 
serait pas une personne), mais à l’individualité subsistant dans 
une nature dont la spécificité est la pensée : même s’il ne pense 
pas et, le cas échéant, même s'il devait ne jamais penser, un 
fœtus humain est une personne, au même titre qu’un homme 
dans le coma. 
 

(4) Peter Singer, Questions d’éthique pratique, Bayard, Paris, 
1997, p. 171 (ci-après QEP). 
 

(5) QEP,  p.177-184.  



lent au fait de tuer des êtres humains normaux ou tout 
autre être conscient de soi. » (1)   Par conséquent, seul 
l’intérêt des parents sera pris en compte, car si les 
handicaps sont graves, la naissance de l’enfant consti-
tuera une menace pour leur bonheur. Cet effet sur les 
parents sera un critère qui influencera plutôt la déci-
sion « en faveur de la mise à mort du bébé » (2), si du 
moins ils ne se sentent pas la force de faire face à la 
situation. 
 

 Il y a des cas gravissimes, par exemple les 
nourrissons atteints de spina bifida où, aux dires de 
Singer, l’enfant mène une vie « tellement misérable 
qu’elle ne vaut pas la peine d’être vécue » (3). L’utili-
tarisme préconise alors « d’aider cet enfant à mourir 
sans souffrances ». 
 

 Mais il existe des cas moins graves, où le 
choix s’avère plus difficile. Dans un cas d’hémophilie 
par exemple, l’utilitarisme demande si la perte de la 
vie d’un premier nourrisson ne pourrait être compen-
sée par le gain d’une vie plus heureuse pour un se-
cond enfant auquel le couple aurait par exemple re-
noncé s’il avait gardé le premier. Singer n’hésite pas : 
« La quantité totale de bonheur est plus grande si 
l’enfant handicapé est tué. La perte de la vie du pre-
mier nourrisson est compensée par le gain d’une vie 
plus heureuse pour le second. C’est pourquoi, selon le 
point de vue utilitariste total, si tuer le nourrisson hé-
mophile n’a pas d’effets néfastes sur d’autres person-
nes, le tuer sera justifié. (…) L’enfant est remplaça-
ble, comme les animaux qui ne sont pas conscients 
d’eux-mêmes. » (4) 
 

 Cela nous paraît-il étrange ou choquant ? Pas 
tant que cela si l’on considère que le diagnostic pré-
natal est aujourd’hui une procédure de routine. Il y a 
quelques années, on préconisait parfois de tuer des 
fœtus au motif qu’ils risquaient de naître hémophi-
les ; et on le faisait deux fois plus souvent que néces-
saire car les garçons en étaient les victimes ; en effet, 
« l’hémophilie est une déficience génétique liée au 
sexe, dont seuls les mâles peuvent souffrir », et les 
femmes peuvent transmettre le gène sans en être el-
les-mêmes affectées ; en outre, la moitié des garçons 
nés de femmes portant le gène en souffrira statistique-
ment. Puisque l’hémophilie n’était pas détectable, 
c’est en découvrant le sexe de l’enfant, qu’on avortait 
s’il s’agissait d’un garçon ; autrefois, on tuait donc 
deux fois plus de fœtus que nécessaire pour éviter la 
naissance d’enfants hémophiles : « Cette pratique 
était largement répandue dans de nombreux pays, 
sans provoquer de hauts cris. » (5) 

 Aujourd’hui, l’avancée technologique per-
met d’être plus sélectif, mais le résultat est le 
même : on propose aux femmes un avortement pour 
éviter la naissance d’un enfant hémophile,  et en 
général, elles l’acceptent. 
 

 Comme on accepte l’avortement dans des 
cas comme celui-ci, lorsque les parents ne se sen-
tent pas la force d’accueillir de tels enfants, tout en 
gardant le projet d’avoir plus tard un autre enfant 
non malade, cela signifie que, dans la pratique, on 
considère ces fœtus comme interchangeables. 
 

 Or, pour Singer, ce "remplacement" n’entre 
pas en conflit avec les convictions morales commu-
nément admises : « On estime généralement qu’un 
handicap du fœtus justifie l’avortement. » Or, 
comme la naissance ne constitue pas une ligne de 
démarcation moralement significative, « je ne vois 
pas ce qui permettra de justifier que les fœtus peu-
vent être "remplacés" mais pas les nouveau-nés ». 
(6).  Ces conclusions, poursuit-il,  « vont choquer un 
grand nombre de lecteurs, car elles violent l’un des 
dogmes les plus fondamentaux de l’éthique occi-
dentale : il est mal de tuer des êtres humains inno-
cents.  Mes conclusions, du moins pour les enfants 
handicapés, s’écartent moins radicalement des pra-
tiques usuelles qu’on ne pourrait le croire. De nom-
breuses sociétés permettent à une femme enceinte 
de tuer un fœtus à un stade tardif de la grossesse 
s’il existe un risque important que l’enfant soit han-
dicapé.  Or, comme la frontière entre un fœtus dé-
veloppé et un enfant nouveau-né ne constitue pas 
une séparation morale radicale, il n’est pas pire de 
tuer un nouveau-né dont on sait qu’il est handica-
pé. » (7) 
 En Europe, l’alliance entre les cas cliniques 
et de telles justifications pseudo-philosophiques fait 
un effet détonant qui ne manque pas de séduire les 
esprits et de justifier les pratiques les plus inavoua-
bles. On peut certainement s’y opposer à partir 
d’autres perspectives éthiques, plus sages et huma-
nistes.  C’est l’essentiel. Mais je voudrais mettre le 
doigt sur une erreur logique qui, à mon sens, est 
susceptible de détruire le fondement même de l’uti-
litarisme. 

3 Décembre  2006, n° 8 

(1) QEP,  p.177. 
(2) QEP,  p.178. 
(3) QEP,  p.179. 
(4) QEP,  p.180. 
(5) QEP,  p.181. 
(6) QEP,  p.182. 
(7)         QEP,   p.193. 



4 Décembre  2006, n° 8 

II. Critique : le paralogisme de l’utilitarisme 

 L’un des leitmotiv de Peter Singer réside 
dans  l’argument étonnant de la compensation entre 
les fœtus ou entre les nouveau-nés. On peut le résu-
mer en une seule idée : de même que le diagnostic 
prénatal suivi d’un avortement est justifiable du mo-
tif que la disparition de la vie d’un fœtus peut être 
l’occasion de la conception future, puis de la nais-
sance, d’un autre enfant non handicapé, de même 
l’euthanasie d’un nourrisson gravement handicapé 
peut être l’occasion de la naissance future d’un en-
fant non handicapé, l’un compensant l’autre dans la 
balance utilitariste, où le bonheur de la majorité des 
individus concernés par l’action sera maximisé si 
l’on tue cet enfant handicapé. 
 

 Si l’on résume ainsi l’argumentation de Sin-
ger, une objection saute aux yeux : ce que l’on met 
dans la balance utilitariste, lui objectera-t-on, c’est 
d’une part une personne future non existante, d’au-
tre part un nourrisson handicapé ou un fœtus réel. 
Lorsque Singer répond que, à ses yeux, il y a dans la 
balance une non-personne et une future personne et 
qu’il n’y a donc pas de problème, on objectera à 
nouveau : dans cette balance, en face de la personne 
future, vous mettez non pas une non-personne, 
comme le prétend Singer, mais une personne poten-
tielle (1).  Cette fois l’objection est sérieuse. 
 

 Or la réponse de Singer est hallucinante. Elle 
repose sur une incroyable confusion entre potentiel 
et possible. 
 

 Pour lui, "personne potentielle" signi-
fie "personne possible" ; tout se passe comme si on 
se contentait de dire qu’un « avortement va priver le 
monde d’un être conscient à venir » : il n’entend pas 
« un être réel, en puissance d’être conscient à l’ave-
nir », mais  seulement « la possibilité qu’un être 
conscient advienne ». Tel est le glissement de sens 
où "potentiel" voudrait dire "possible". 
 

 Pour le comprendre facilement, considérons 
le cas suivant : « Supposons qu’une femme ait pro-
jeté de faire de l’escalade au mois de juin, mais 
qu’en janvier elle apprenne qu’elle est enceinte de 
deux mois. Elle n’a pas d’enfant pour l’instant, mais 
elle veut vraiment en avoir dans un ou deux ans. 
Cette grossesse n’est pas désirée parce qu’elle sur-
vient au mauvais moment. Les adversaires de l’a-
vortement estimeront sans doute qu’avorter dans ces 

circonstances est particulièrement scandaleux, car ni 
la vie ni la santé de la mère ne sont menacées ; seul 
est compromis le plaisir d’escalader les montagnes. 
Mais, si l’avortement n’est mauvais que parce qu’il 
prive le monde d’une personne future [pour Singer 
synonyme de "personne potentielle"], cet avorte-
ment-là n’a rien de mauvais, puisqu’il ne fait que 
retarder l’entrée d’une personne dans le monde. » (2) 
 

 En identifiant "personne future" et "personne 
potentielle", Singer confond ici la simple possibilité 
logique ou statistique, avec la potentialité, c’est-à-
dire le devenir réel d’une personne (a fortiori s’il 
s’agit d’une personne avec un potentiel). Cette 
confusion est si grossière que Singer se trouvera né-
cessairement contraint à assimiler l’avortement à la 
contraception : l’une et l’autre empêchent en effet la 
possibilité qu’un enfant voie le jour.   

 La confusion entre "potentiel" et "possible" 
finit par en devenir ridicule, puisque, aux yeux de 
Singer, les opposants à l’avortement devraient en 
même temps et pour les mêmes raisons s’opposer au 
célibat, l’un et l’autre privant « le monde d’un être 
conscient à venir » : « Nous avons vu, dans notre 
discussion sur l’avortement, que le potentiel qu’a le 
fœtus de devenir un être rationnel et conscient de lui 
ne s’oppose pas à ce qu’on le tue dans la période où 
ces caractéristiques lui font défaut – sauf si nous 
sommes prêts à admettre que la valeur d’une vie 
faite de rationalité et de conscience de soi est une 
raison valable pour s’opposer à la contraception et 
au célibat. » (3) 
 

 Nageant dans la confusion entre "potentiel" 
et "possible", les arguments s’enchaînent de manière 
cocasse, jusqu’à identifier deux situations : 
« Admettons le cas où un médecin aurait dit à une 
femme que si elle tombait enceinte maintenant, son 

 
(1) Au passage, Singer est à mille lieues de comprendre que 
l’expression « personne potentielle » peut avoir deux sens très 
différents ; elle peut signifier premièrement un être substantiel-
lement non-personnel susceptible de devenir une personne, ou 
deuxièmement un être qui est réellement une personne appelée 
à développer son potentiel. Pour nous, c’est le deuxième sens 
qui est vrai. L’embryon ne se développe pas pour devenir être 
humain, mais il se développe dès le début comme être humain. 
(2) QEP, p. 153-154. 
(3)  QEP, p.  177. 



enfant aurait un handicap (il pourrait être hémo-
phile) ; si elle attendait trois mois, son enfant n’aurait 
pas de handicap. Si nous pensons qu’elle aurait tort de 
ne pas attendre, ce ne peut être que parce que nous 
comparons les deux vies possibles. » (1) 
 

 Et Singer compare cette dernière situation (où 
le choix est guidé entre deux vies possibles) et celui 
de tout à l’heure (d’une femme qui avorte pour pou-
voir faire de l’escalade, où le choix doit se faire entre 
une personne réelle-potentielle et une personne possi-
ble au futur) : pour lui, les deux cas seraient tout à fait 
similaires du point de vue moral. 
 

 Singer vient-il d’inventer le canular philoso-
phique ? 
 Le drame de cette affaire, c’est que les prati-
ques médicales qui doivent faire face à de graves si-
tuations où des nourrissons naissent avec de lourds 
handicaps, sont aimantées par ces théories utilitaris-
tes, dont je viens pourtant de montrer l’absurdité. Si 
la pensée peut avoir quelque influence sur les prati-
ques médicales, c’est notamment en indiquant les 
conséquences logiques qui sont contenues dans les 
principes utilitaristes gravement erronés. Ces consé-
quences logiques sont comme l’annonce de l’issue 
inéluctable auxquelles aboutissent nécessairement les 
pratiques si, par malheur, on devait réellement s’en-
gager dans cette voie. C’est, à mon sens, l’issue 
inexorable à laquelle conduit le protocole de Gro-
ningen. (voir encadré ci-après) 
 

 Pour y répondre et éviter ces dérives, il im-
porte, sur un plan doctrinal, de fonder l’éthique sur 
des principes plus équilibrés que l’utilitarisme. C’est 
là une tâche importante des philosophes.   

 Mais sur le plan pratique ? Il reste une belle 
consolation : c’est que rarement tout le monde se 
trompe en éthique. La plupart des responsables, rame-
nés au principe de réalité, ne se laissent pas berner par 
ces théories utilitaristes. Ne peut-on espérer que leur 
conscience les retienne de suivre ces philosophies dé-
viantes et qu’ils trouvent, au chevet des malades, les 
ressources de l’humanisme et la droiture de la cons-
cience ? 
 
 

Dossier réalisé grâce à la collaboration de  
François-Xavier Putallaz, professeur de Philosophie   

Université de Fribourg, Suisse 

5 Décembre  2006, n° 8 

(1)  QEP,  p. 183. 

Euthanasie des nouveau-nés : 
 

Aux Pays-Bas : le PROTOCOLE DE GRONINGEN 
 
Paru dans “The New England Journal of Medicine” 
 
http://content.nejm.org/cgi/content/full/352/10/959 
 
Aux Pays-Bas, sur 200.000 naissances chaque année, 1000 
enfants meurent durant leur première année de vie. Pour en-
viron 600 de ces enfants, la mort est la conséquence d’une 
décision médicale. 
Les Pays-Bas ont règlementé l'euthanasie des bébés atteints 
de souffrances "incurables et insupportables", ainsi que les 
avortements après la 24ème semaine. 
Le ministre de la Justice, Piet Hein Donner, et le secrétaire 
d'Etat au Bien-être, à l'Ethique médicale et au Sport, Cle-
mence Ross, expliquent dans une lettre aux parlementaires la 
procédure retenue. Ils ont décidé de suivre les recommanda-
tions du "protocole de Groningen" sur l'aide à la fin de vie 
des bébés, élaboré par des spécialistes de cette ville universi-
taire du nord des Pays-Bas. 
Les médecins qui auraient à accomplir un tel geste n'auraient 
plus à en rendre compte à la justice  mais, comme pour l'eu-
thanasie des adultes, à une commission ad hoc composée de 
pédiatres, gynécologue et juges. 
Selon le NRC Handelsblad, 22 cas d'euthanasie de bébés ont 
été rapportés à la justice entre 1997 et 2004. Une réglementa-
tion stricte s’avérait dès lors nécessaire… 

Institut Européen de Bioéthique 
Rue de Trèves 49-51, bte 3 
1040 Bruxelles - Belgique 

Téléphone  : 00 32 (0)2 280 63 40 
Rédaction  :  00 32 (0)2 647 42 45 
Messagerie : secretariat@ieb-eib.org 


