Les Dossiers de 'Institut Européen de Bioéthique

QUESTIONS D’INFANTICIDE :

BRUITS D’EUTHANASIE D’ENFANTS HANDICAPES

I. Soigner les enfants spina bifida?

Depuis quelque temps, les
theses les plus extrémes se déve-
loppent en Europe. Choquantes de
prime abord, elles se réclament de
quelques cas dramatiques vécus
dans la pratigue médicale, mais
elles trouvent surtout un appui
théorique inquiétant dans cette
sorte de philosophie morale dé-
nommée "utilitarisme".

Les cas dramatiques

C’est vers 1963 que, a
Sheffield (UK), on a commencé a
opérer systématiquement les en-
fants atteints de spina bifida (1) :
les progres dus aux antibiotiques
et des techniques d’évacuation du
liquide céphalo-rachidien ont per-
mis au pédiatre John Lorber de
lancer I’idée que dorénavant il fal-
lait opérer dans les vingt-quatre
heures tous les enfants spina bifi-
da, sans exception, avant que la
fissure ouverte de la colonne ver-
tébrale ne conduise a des domma-
ges irréparables. Inaugurée en
1963, cette pratique de lutte systé-
matique pour la survie de ces en-
fants se poursuivit sur une quin-
zaine d’années.

Les faits montrent que,
apres 848 opeérations de spina bifi-
da a Sheffield, la moitié des en-
fants étaient encore en vie a I’age
de 15 ans. Et les medecins se de-
mandeérent alors « quel genre de
vie attendait ces enfants qu’ils

avaient opérés. » Sur ces 424 en-
fants en vie : moins de 1% étaient
non-handicapés ; 17% I’étaient
moyennement ; mais 80% étaient
gravement handicapés (probléemes
graves de reins, hémiplégies, opé-
rations multiples d’hydrocéphalies,
et 1/3 de handicap mental grave).
De plus, les souffrances pour ces
enfants et leur famille étaient tres
lourdes, sans compter les diffi-
cultés d’accueil dans les institu-
tions.

On en vint peu a peu a re-
noncer au traitement systématique,
et a traiter sélectivement les en-
fants atteints de ce mal. Deux mé-
decins de Liverpool résisterent a la
pratique de I’opération systémati-
que des enfants atteints de spina
bifida grave en disant « qu’il ne
servait a rien de sauver une vie,
lorsque cette vie ne méritait pas
d’étre sauvée ». lls décidérent
donc de ne traiter que les cas ou il
y avait un espoir. Le traitement
sélectif apparut ainsi comme « la
moins mauvaise solution ». La
question ne consistait plus & savoir
si un traitement sélectif était judi-
cieux, mais comment I’effectuer.

Mais ou situer les limites
du non-traitement d’un enfant spi-
na bifida ? Lorsque la décision de
non-traitement avait été prise, il y
eut des cas ou I’enfant mettait
quinze jours pour mourir, sans étre

Décembre 2006, n° 8

s

B ®
alimenté oralement, et ou le
pére téléphonait quotidienne-
ment pour prendre des nouvel-
les de I’avancement du déces.
On finit donc par poser I'ul-
time question : « Lorsque les
médecins ont pris acte que les
parents ont donné leur consen-
tement au refus de toute opé-
ration, pourquoi ne pour-
raient-ils alors pas aussi faire

quelque chose pour abréger la
douleur de cet enfant ? »

La pratique venait de
renverser I’éthique : on se de-
manda sérieusement depuis
lors s’il y avait « une distinc-
tion significative éthiquement
entre tuer et laisser mourir ».

(1) « Spina bifida : malformation
des arcs postérieurs des vertebres qui
se caractérise par une fissure ou
‘bifidite’ de la ligne des apophyses
épineuses ; la fissure ainsi créée peut
favoriser I’extériorisation a la peau
d’une poche de liquide céphalo-
rachidien par hernie des enveloppes
de la moelle (miningocéle), conte-
nant parfois du tissu nerveux (myélo-
méningocéle). » V. Fattorusso-O.
Ritter : Vademecum clinique, Paris
1985, p. 688.




Il. Lapproche utilitariste

Posée en ces termes, la question elle-méme
contenait sa réponse : il paraissait plus humain de tuer
le nourrisson handicapé que de le laisser mourir. Mais
pour oser une telle formulation et la faire admettre
dans la pratique, il était indispensable de trouver un
appui théorique. Celui-ci fut fourni par I’utilitarisme,
lequel annonce aujourd’hui un tsunami inquiétant
pour I’Europe. De quoi s’agit-il ?

L’utilitarisme, tel qu’on le trouve exposé chez
un philosophe comme Peter Singer, repose sur deux
principes. Premierement, [I’utilitarisme classique
considere qu’une action est bonne si elle produit pour
tous ceux qu’elle implique plus de bien-étre que toute
autre action alternative. Deuxiemement, la notion d’e-
galité doit s’entendre comme I’égale prise en considé-
ration des intéréts de chaque étre doté de sensibilité,
c’est-a-dire de chaque étre susceptible d’éprouver du
plaisir ou de la douleur : une différence d’intelligence
entre deux individus, par exemple, ne justifie pas que
I’intérét de I’un doive peser plus lourd que celui de
I’autre dans la balance utilitariste. Par ailleurs, I’égali-
té morale se réduit a I’exigence de ne pas privilégier
le poids de I’intérét d’un membre d’une race au détri-
ment de celui d’un membre d’une autre race. Il en va
de méme pour I’antisexisme.

Peter Singer propose alors une ultime démar-
che : que la barriére du « racisme des especes » s’é-
croule a son tour, celle qui érige arbitrairement une
barriére entre les espéces. L’antispécisme égalitaire
implique que I’intérét des individus de I’espéce homo
sapiens ne mérite pas une considération a priori supé-
rieure aux intéréts des individus d’une autre espéce
.

Parmi ses innombrables conséquences, ce
double principe impose de distinguer deux sens de
I’expression "étre humain™ : elle peut signifier soit la
simple appartenance a I’espéce homo sapiens, soit la
qualité de personne (2). Le terme de "personne™ s’en-
tend ici au sens du philosophe John Locke : une per-
sonne serait un étre intelligent, capable de raison et de
réflexion, qui peut se percevoir elle-méme comme
une chose pensante permanente et identique en diffé-
rents temps et endroits (3). Cela admis sans critique
par Singer, il en conclut qu’il existe des membres de
notre espece humaine qui ne sont pas des personnes
(un embryon, un feetus ou un enfant gravement handi-
capé mental), alors qu’il existe des membres d’autres

espéces qui mériteraient la qualification de personne
(certains chimpanzés).

Les théses générales de I’utilitarisme singé-
rien renversent les conclusions de I’éthique : c’est
« le refus de tuer qui, dans certains cas, est terri-
ble. » (4) C’est donc la question générale de I’eutha-
nasie qui est posée, dont I’infanticide des enfants gra-
vement handicapés n’est qu’un cas particulier.

L utilitarisme distingue ici trois types d’euthanasie.

1. I’euthanasie volontaire répond a la demande de
la personne, laquelle donne explicitement son
consentement ;

2. L’euthanasie involontaire : il s’agit de la suppres-
sion de la vie de quelgu’un contre son consente-
ment. Elle s’apparente a I’homicide.

3. L’euthanasie non-volontaire qui concerne les in-
dividus incapables de comprendre les choix.
C’est elle qui est ici en cause dans la question des
nourrissons gravement handicapés.

Voici de maniére synthétique la position sin-
gérienne (5). Selon les principes utilitaristes, ce n’est
pas I’appartenance a I’espéce homo sapiens qui cons-
titue un critere d’appréciation morale, mais plutot les
caractéristiques comme la rationalité et la conscience
de soi. Or ces caractéristiques, semble-t-il, font, dé-
faut aux nourrissons : « C’est pourquoi les tuer [les
nourrissons] ne peut étre considéré comme équiva-

(1) Cf. Francois-Xavier Putallaz, La mode de I’antispécisme :
un défi pour I’anthropologie ?, dans Quelle conception de
I’homme aujourd’hui ?, Fondation Guilé - Thesis, Ziirich 2003,
p. 67-76.

(2) La distinction est également développée par
H. Tristam Engelhardt, The Foundations of Bioethics, Oxford
University Press, 2™ ed., New York 1996.

(3) Pour nous, au contraire, une personne est une « substance
individuelle subsistant dans une nature rationnelle ». Contraire-
ment a la définition de I’utilitarisme, la personne ne se réduit
pas a la capacité en acte de penser ou d’aimer, et encore moins
a la conscience de soi en acte (auquel cas un feetus humain ne
serait pas une personne), mais a I’individualité subsistant dans
une nature dont la spécificité est la pensée : méme s’il ne pense
pas et, le cas échéant, méme s'il devait ne jamais penser, un
feetus humain est une personne, au méme titre qu’un homme
dans le coma.

(4) Peter Singer, Questions d’éthique pratique, Bayard, Paris,
1997, p. 171 (ci-aprés QEP).

(5) QEP, p.177-184.

Décembre 2006, n° 8



lent au fait de tuer des étres humains normaux ou tout
autre étre conscient de soi. » (1) Par conséquent, seul
I’intérét des parents sera pris en compte, car si les
handicaps sont graves, la naissance de I’enfant consti-
tuera une menace pour leur bonheur. Cet effet sur les
parents sera un critére qui influencera plut6t la déci-
sion « en faveur de la mise a mort du bébé » (2), si du
moins ils ne se sentent pas la force de faire face a la
situation.

Il'y a des cas gravissimes, par exemple les
nourrissons atteints de spina bifida ou, aux dires de
Singer, I’enfant méne une vie « tellement miséerable
qu’elle ne vaut pas la peine d’étre vécue » (3). L utili-
tarisme préconise alors « d’aider cet enfant a mourir
sans souffrances ».

Mais il existe des cas moins graves, ou le
choix s’avere plus difficile. Dans un cas d’hémophilie
par exemple, I"utilitarisme demande si la perte de la
vie d’un premier nourrisson ne pourrait étre compen-
sée par le gain d’une vie plus heureuse pour un se-
cond enfant auquel le couple aurait par exemple re-
noncé s’il avait gardé le premier. Singer n’hésite pas :
« La quantité totale de bonheur est plus grande si
I’enfant handicapé est tué. La perte de la vie du pre-
mier nourrisson est compensée par le gain d’une vie
plus heureuse pour le second. C’est pourquoi, selon le
point de vue utilitariste total, si tuer le nourrisson hé-
mophile n’a pas d’effets néfastes sur d’autres person-
nes, le tuer sera justifié. (...) L’enfant est remplaca-
ble, comme les animaux qui ne sont pas conscients
d’eux-mémes. » (4)

Cela nous parait-il étrange ou choquant ? Pas
tant que cela si I’on considere que le diagnostic pre-
natal est aujourd’hui une procédure de routine. Il y a
quelques années, on préconisait parfois de tuer des
feetus au motif qu’ils risquaient de naitre hémophi-
les ; et on le faisait deux fois plus souvent que néces-
saire car les garcons en étaient les victimes ; en effet,
« I’hémophilie est une déficience génétique liée au
sexe, dont seuls les méles peuvent souffrir », et les
femmes peuvent transmettre le géne sans en étre el-
les-mémes affectées ; en outre, la moitié des garcons
nés de femmes portant le gene en souffrira statistique-
ment. Puisque I’hémophilie n’était pas détectable,
c’est en découvrant le sexe de I’enfant, qu’on avortait
s’il s’agissait d’un garcon ; autrefois, on tuait donc
deux fois plus de feetus que nécessaire pour eviter la
naissance d’enfants hémophiles : « Cette pratique
était largement répandue dans de nombreux pays,
sans provoquer de hauts cris. » (5)

Aujourd’hui, I’avancée technologique per-
met d’étre plus sélectif, mais le résultat est le
méme : on propose aux femmes un avortement pour
éviter la naissance d’un enfant hémophile, et en
général, elles I’acceptent.

Comme on accepte I’avortement dans des
cas comme celui-ci, lorsque les parents ne se sen-
tent pas la force d’accueillir de tels enfants, tout en
gardant le projet d’avoir plus tard un autre enfant
non malade, cela signifie que, dans la pratique, on
considere ces feetus comme interchangeables.

Or, pour Singer, ce "remplacement™ n’entre
pas en conflit avec les convictions morales commu-
nément admises : « On estime généralement qu’un
handicap du feetus justifie I’avortement. » Or,
comme la naissance ne constitue pas une ligne de
démarcation moralement significative, « je ne vois
pas ce qui permettra de justifier que les feetus peu-
vent étre "remplacés™ mais pas les nouveau-nés ».
6). Ces conclusions, poursuit-il, « vont choquer un
grand nombre de lecteurs, car elles violent I’'un des
dogmes les plus fondamentaux de I’éthique occi-
dentale : il est mal de tuer des étres humains inno-
cents. Mes conclusions, du moins pour les enfants
handicapés, s’écartent moins radicalement des pra-
tiques usuelles qu’on ne pourrait le croire. De nom-
breuses sociétés permettent a une femme enceinte
de tuer un feetus a un stade tardif de la grossesse
s’il existe un risque important que I’enfant soit han-
dicapé. Or, comme la frontiére entre un feetus de-
veloppé et un enfant nouveau-né ne constitue pas
une séparation morale radicale, il n’est pas pire de
tuer un nouveau-né dont on sait qu’il est handica-
pé. » (7)

En Europe, I’alliance entre les cas cliniques
et de telles justifications pseudo-philosophiques fait
un effet détonant qui ne manque pas de séduire les
esprits et de justifier les pratiques les plus inavoua-
bles. On peut certainement s’y opposer a partir
d’autres perspectives éthiques, plus sages et huma-
nistes. C’est I’essentiel. Mais je voudrais mettre le
doigt sur une erreur logique qui, a mon sens, est
susceptible de détruire le fondement méme de I’uti-
litarisme.

(1)  QEP, p.177.
(2  QEP, p.178.
(3)  QEP, p.179.
(4  QEP, p.180.
(5  QEP, p.181.
(6)  QEP, p.182.
()  QEP, p.193.

Décembre 2006, n° 8



Il. Critique : le paralogisme de I'utilitarisme

L’un des leitmotiv de Peter Singer réside
dans I’argument étonnant de la compensation entre
les foetus ou entre les nouveau-nés. On peut le résu-
mer en une seule idée : de méme que le diagnostic
prénatal suivi d’un avortement est justifiable du mo-
tif que la disparition de la vie d’un feetus peut étre
I’occasion de la conception future, puis de la nais-
sance, d’un autre enfant non handicapé, de méme
I’euthanasie d’un nourrisson gravement handicapé
peut étre I’occasion de la naissance future d’un en-
fant non handicapé, I’un compensant I’autre dans la
balance utilitariste, ou le bonheur de la majorité des
individus concernés par I’action sera maximisé si
I’on tue cet enfant handicapé.

Si I’on résume ainsi I’argumentation de Sin-
ger, une objection saute aux yeux : ce que I’on met
dans la balance utilitariste, lui objectera-t-on, c’est
d’une part une personne future non existante, d’au-
tre part un nourrisson handicapé ou un feetus réel.
Lorsque Singer répond que, a ses yeux, il y a dans la
balance une non-personne et une future personne et
qu’il n’y a donc pas de probleme, on objectera a
nouveau : dans cette balance, en face de la personne
future, vous mettez non pas une non-personne,
comme le prétend Singer, mais une personne poten-
tielle (1). Cette fois I’objection est sérieuse.

Or la reponse de Singer est hallucinante. Elle
repose sur une incroyable confusion entre potentiel
et possible.

Pour lui, "personne potentielle” signi-
fie "personne possible™ ; tout se passe comme si on
se contentait de dire qu’un « avortement va priver le
monde d’un étre conscient & venir » : il n’entend pas
« un étre réel, en puissance d’étre conscient a I’ave-
nir », mais seulement « la possibilit¢ qu’un étre
conscient advienne ». Tel est le glissement de sens
ou "potentiel™ voudrait dire "possible".

Pour le comprendre facilement, considérons
le cas suivant : « Supposons gu’une femme ait pro-
jeté de faire de I’escalade au mois de juin, mais
qu’en janvier elle apprenne qu’elle est enceinte de
deux mois. Elle n’a pas d’enfant pour I’instant, mais
elle veut vraiment en avoir dans un ou deux ans.
Cette grossesse n’est pas desirée parce qu’elle sur-
vient au mauvais moment. Les adversaires de I’a-
vortement estimeront sans doute qu’avorter dans ces

circonstances est particuliérement scandaleux, car ni
la vie ni la santé de la mere ne sont menacées ; seul
est compromis le plaisir d’escalader les montagnes.
Mais, si I’avortement n’est mauvais que parce qu’il
prive le monde d’une personne future [pour Singer
synonyme de "personne potentielle™], cet avorte-
ment-la n’a rien de mauvais, puisqu’il ne fait que
retarder I’entrée d’une personne dans le monde. » (2)

En identifiant "personne future™ et "personne
potentielle”, Singer confond ici la simple possibilité
logique ou statistique, avec la potentialité, c’est-a-
dire le devenir reel d’une personne (a fortiori s’il
s’agit d’une personne avec un potentiel). Cette
confusion est si grossiére que Singer se trouvera né-
cessairement contraint a assimiler I’avortement a la
contraception : I’'une et I’autre empéchent en effet la
possibilité gu’un enfant voie le jour.

La confusion entre "potentiel™ et "possible™
finit par en devenir ridicule, puisque, aux yeux de
Singer, les opposants a I’avortement devraient en
méme temps et pour les mémes raisons s’opposer au
célibat, I’un et I’autre privant « le monde d’un étre
conscient a venir » : « Nous avons vu, dans notre
discussion sur I’avortement, que le potentiel qu’a le
feetus de devenir un étre rationnel et conscient de lui
ne s’oppose pas a ce qu’on le tue dans la période ou
ces caractéristiques lui font défaut — sauf si nous
sommes préts a admettre que la valeur d’une vie
faite de rationalité et de conscience de soi est une
raison valable pour s’opposer a la contraception et
au célibat. » (3)

Nageant dans la confusion entre "potentiel”
et "possible”, les arguments s’enchainent de maniére
cocasse, jusqu’a identifier deux situations
« Admettons le cas ou un médecin aurait dit a une
femme que si elle tombait enceinte maintenant, son

(1) Au passage, Singer est a mille lieues de comprendre que
I’expression « personne potentielle » peut avoir deux sens trés
différents ; elle peut signifier premiérement un étre substantiel-
lement non-personnel susceptible de devenir une personne, ou
deuxiémement un étre qui est réellement une personne appelée
a développer son potentiel. Pour nous, c’est le deuxieme sens
qui est vrai. L’embryon ne se développe pas pour devenir étre
humain, mais il se développe dés le début comme étre humain.
(2) QEP, p. 153-154.

(3) QEP, p. 177.

Décembre 2006, n° 8




enfant aurait un handicap (il pourrait étre hémo-
phile) ; si elle attendait trois mois, son enfant n’aurait
pas de handicap. Si nous pensons qu’elle aurait tort de
ne pas attendre, ce ne peut étre que parce que nous
comparons les deux vies possibles. » (1)

Et Singer compare cette derniére situation (ou
le choix est guidé entre deux vies possibles) et celui
de tout a I’heure (d’une femme qui avorte pour pou-
voir faire de I’escalade, ou le choix doit se faire entre
une personne réelle-potentielle et une personne possi-
ble au futur) : pour lui, les deux cas seraient tout a fait
similaires du point de vue moral.

Singer vient-il d’inventer le canular philoso-
phique ?

Le drame de cette affaire, c’est que les prati-
ques médicales qui doivent faire face a de graves si-
tuations ou des nourrissons naissent avec de lourds
handicaps, sont aimantées par ces théories utilitaris-
tes, dont je viens pourtant de montrer I’absurdité. Si
la pensée peut avoir quelque influence sur les prati-
ques medicales, c’est notamment en indiquant les
conséquences logiques qui sont contenues dans les
principes utilitaristes gravement erronés. Ces consé-
quences logiques sont comme I’annonce de I’issue
inéluctable auxquelles aboutissent nécessairement les
pratiques si, par malheur, on devait réellement s’en-
gager dans cette voie. C’est, a mon sens, I’issue
inexorable a laquelle conduit le protocole de Gro-
ningen. (voir encadreé ci-apres)

Pour y répondre et éviter ces dérives, il im-
porte, sur un plan doctrinal, de fonder I’éthique sur
des principes plus équilibrés que I’utilitarisme. C’est
Ia une tache importante des philosophes.

Mais sur le plan pratique ? Il reste une belle
consolation : c’est que rarement tout le monde se
trompe en éthique. La plupart des responsables, rame-
nés au principe de réalité, ne se laissent pas berner par
ces théories utilitaristes. Ne peut-on espérer que leur
conscience les retienne de suivre ces philosophies dé-
viantes et qu’ils trouvent, au chevet des malades, les
ressources de I’humanisme et la droiture de la cons-
cience ?

Dossier réalisé grace a la collaboration de
Francois-Xavier Putallaz, professeur de Philosophie
Université de Fribourg, Suisse

Euthanasie des nouveau-nés :

Aux Pays-Bas : le PROTOCOLE DE GRONINGEN
Paru dans “The New England Journal of Medicine”

http://content.nejm.org/cgi/content/full/352/10/959

Aux Pays-Bas, sur 200.000 naissances chaque année, 1000
enfants meurent durant leur premiere année de vie. Pour en-
viron 600 de ces enfants, la mort est la conséquence d’une
décision médicale.

Les Pays-Bas ont reglementé l'euthanasie des bébés atteints

de souffrances "incurables et insupportables”, ainsi que les
avortements aprés la 24éme semaine.

Le ministre de la Justice, Piet Hein Donner, et le secrétaire
d'Etat au Bien-étre, a I'Ethique médicale et au Sport, Cle-
mence Ross, expliquent dans une lettre aux parlementaires la
procédure retenue. lls ont décidé de suivre les recommanda-
tions du "protocole de Groningen" sur l'aide a la fin de vie
des bébés, élaboré par des spécialistes de cette ville universi-
taire du nord des Pays-Bas.

Les médecins qui auraient a accomplir un tel geste n‘auraient
plus a en rendre compte a la justice mais, comme pour I'eu-
thanasie des adultes, & une commission ad hoc composée de
pédiatres, gynécologue et juges.

Selon le NRC Handelsblad, 22 cas d'euthanasie de bébés ont
été rapportés a la justice entre 1997 et 2004. Une réglementa-
tion stricte s’avérait dés lors nécessaire...

(1) QEP, p. 183.

I{BE B;.

Institut Européen de Bioéthique
Rue de Tréves 49-51, bte 3
1040 Bruxelles - Belgique

Téléphone : 00 32 (0)2 280 63 40
Rédaction : 00 32 (0)2 647 42 45
Messagerie : secretariat@ieb-eib.org

Décembre 2006, n° 8




