
188

 

Ethique & Santé 2006; 3: 188-195 • © 2006. Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés

 

ARTICLE ORIGINAL

 

L’intention morale au cœur 
du questionnement éthique concernant 
les pratiques médicales en fin de vie

 

P.-O. Arduin

 

Doctorant en Éthique, Science, Santé et Société, Université de la Méditerranée, Aix-Marseille II, Faculté de 

Médecine et Espace éthique méditerranéen.

 

Correspondance

 

P.-O. Arduin,
795, boulevard Joseph Collomp,

83300 Draguignan.
e-mail : pierre-olivier.arduin@tiscali.fr

 

Résumé

 

Le propos consiste à montrer que ce qui fonde la distinction éthique entre différents actes 
ou omissions posés par des soignants dans le cadre de l’accompagnement de la fin 
de vie réside dans l’intention de l’agent qui anime de l’intérieur ces pratiques. Protéger la 
droiture de l’intention en explicitant de manière juste les mots en débat, en développant 
une théorie du double effet authentique, en définissant précisément ce que recouvre 
l’euthanasie, nous permet de sortir de l’utilitarisme contemporain, lequel récuse 
toute intériorisation de la moralité. Véritable démarche éthique, ce travail de clarification 
sémantique est aussi la première forme de respect que nous devons aux personnes en fin 
de vie.

 

Mots-clés : 

 

euthanasie - intention - obstination déraisonnable - théorie du double effet - 
omission

1. En 2002, l’Observatoire régional de santé Provence-Alpes-Côte d’Azur réalisait une enquête sur les
connaissances, les attitudes et les pratiques des médecins face aux soins palliatifs révélant qu’un grand
nombre de généralistes définissent comme une euthanasie le fait de prescrire de hautes doses de morphine
(17 %), une sédation active (27 %) ou l’arrêt de techniques de réanimation (38 %). Ces taux sont res-
pectivement de 6 %, 19 % et 21 % chez les cancérologues, 17 %, 29 % et 35 % chez les neurologues
et 17 %, 12 % et 23 % chez les médecins spécialistes du SIDA. C’est lorsque les soignants ont suivi
une formation universitaire que l’on constate une baisse intéressante et significative de ces pourcentages,
ramenés à 3 %, 7 % et 19 %.

 

Summary

 

Moral intention at the heart of an ethical approach to end-of-life medical practices

 

Arduin P-O. Ethique & Sante 2006; 3: 1-8

 

The object is to demonstrate that the fundamental principles governing the ethical 
distinction between different acts or omissions made by healthcarers accompanying 
end-of-life patients reside in the agent’s intention when executing such acts or omissions. 
Protecting the rectitude of the intention by explaining the issue with the right words, 
developing the theory of the authentic double-effect, and defining with precision what is 
meant by euthanasia, we can go beyond the daily utilitarianism refuting interiorization of 
morality. This clarification of semantics is a truly ethical approach and the most 
elementary form of the respect we must give end-of-life patients.

 

Key words: 

 

euthanasia - intension - unreasonable obstinate - double-effect theory - 
omission

 

n se souvient que la mission par-
lementaire d’information sur
l’accompagnement de la fin de

vie, mise en place en septembre 2003
suite à l’affaire Vincent Humbert, avait
bien perçu dès le début de son travail
qu’il était primordial de s’atteler à clari-
fier les termes du débat tant la confusion
était grande pour décrire les actes mé-
dicaux en fin de vie. La plupart des son-
dages d’opinion jouent sur la périphrase

 

aider à mourir

 

 sans que ne soit jamais
explicité ce qu’elle recouvre : un soula-
gement de la douleur, un accompagne-
ment familial, psychologique et spirituel
apaisant l’angoisse ou une aide active
par un geste qui tue. Aussi, la plupart de
nos concitoyens mélangent suicide as-
sisté, euthanasie, arrêt de traitement,
abstention thérapeutique, sédation, aug-
mentation des doses d’analgésiques ou
de calmants, sans que rien ne les aide à
distinguer ces pratiques. Les médecins
eux-mêmes ne démêlent pas toujours la
réalité qui se cache sous les actes posés
dans le temps de la fin de vie

 

1

 

.

 

Définir de manière juste 
les mots en débat 
est la première forme 
de respect due aux personnes 
en fin de vie

 

Comme le souligne avec courage Marie
de Hennezel dans le rapport qu’elle
remet le 16 octobre 2003 au ministre de
la Santé à l’issue de sa mission 

 

Fin de vie
et accompagnement

 

, « cette confusion
apparaît comme une ressource straté-
gique dans le débat sur la fin de vie »
[1], ressource largement exploitée par
les militants de la dépénalisation de
l’euthanasie qui refusent bien souvent

O



 

Ethique & Santé 2006; 3: 188-195 • © 2006. Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés

 

189

 

ARTICLE ORIGINAL

 

de discuter et de débattre à partir de
formulations sémantiquement rigou-
reuses. Déjà, en 1977, Patrick Verspieren
regrettait que « la plupart des débats
actuels sur l’euthanasie [soient] voués à
tourner en rond parce qu’ils mêlent de
façon inextricable des questions qu’il
serait au contraire indispensable de
traiter séparément. (…) Le mot eutha-
nasie veut tout dire ; et donc il ne dit
rien, ou plutôt c’est un mot piège, car,
dans un débat, il est très difficile de sa-
voir dans quel sens l’emploie un inter-
locuteur » [2]. Or, 30 ans plus tard,
les soignants demandent toujours que
soit spécifiée une sémantique précise
concernant l’euthanasie de manière à
sortir du malaise entretenu par l’émo-
tion qui parasite le débat sur la fin de
vie. « Savoir de quoi l’on parle n’est pas
seulement une préparation à la réflexion
éthique, c’est déjà une démarche éthi-
que » [3], énonce avec fermeté le philo-
sophe Jacques Ricot. Et son collègue
Nicolas Aumonier fait preuve d’huma-
nité lorsqu’il déclare que le nébuleux
des notions doit absolument être éliminé
car « les mots cachent des personnes
dont la détresse particulière semble
échapper à toute mise en mots. Autre-
ment dit, essayer de trouver les mots
justes est peut-être la première forme
de respect que nous leur devons » [4].
Tenter de définir de manière juste les
mots en débat comme une forme de
respect que nous devons aux personnes
en fin de vie, telle sera la motivation
profonde de l’écriture de cet article.

C’est aussi à ce travail terminolo-
gique que s’est astreinte la mission
parlementaire qui a abouti à la loi du
22 avril 2005. Rejetant dans un premier
temps la définition un peu courte adop-
tée en congrès par l’association 

 

Jusqu’à
la mort, accompagner la vie

 

 (JAMALV)
qui considère l’euthanasie comme « une
administration volontaire d’une drogue
ou d’un produit toxique », les députés
vont préciser dans leur Rapport de
synthèse que « pour constater une
euthanasie, il faut que soient réunis
les différents éléments suivants :
– un acte, c’est-à-dire une activité, ce
qui exclut les situations de non-interven-
tion telle que s’abstenir de commencer
un traitement ;
– un caractère délibéré de l’acte. L’in-
tention première du tiers étant de
causer la mort de l’intéressé, elle fonde
sa responsabilité ;

– une relation directe de cause à effet
entre l’acte et la survenue de la mort.
L’acte a pour unique objet de causer la
mort ; cette dernière survient en consé-
quence directe de cet acte (injecter une
substance létale) et non pas comme
conséquence secondaire et ultérieure
dudit acte (prescrire un traitement
analgésique à hautes doses) ;
– un malade. Le « bénéficiaire » de
l’acte doit être malade, sinon c’est un
meurtre ;
– un tiers. L’auteur de l’euthanasie
peut être toute personne : médecin,
soignant, membre de la famille ou pro-
che » [4].

La mission d’information parvient-
elle à dissiper le brouillard qui enveloppe
les pratiques en fin de vie ? Nous ne le
pensons pas.

 

L’omission euthanasique

 

Les députés, dans le premier alinéa
défini pour caractériser l’euthanasie,
ont la volonté louable d’éviter l’expres-
sion malencontreuse d’euthanasie pas-
sive qui est usitée par certains pour
décrire les limitations, arrêts de traite-
ments actifs, ou encore les abstentions
de traitements dans des cas de non-
intervention. Il s’agit d’éviter la distinc-
tion particulièrement pernicieuse entre
l’euthanasie active et l’euthanasie passive,
et l’on ne peut que souscrire à cette in-
tention de clarification. C’est pourquoi
ils précisent que l’euthanasie est une
activité, ce que d’autres nomment eutha-
nasie active. Or, la mission n’est pas allée
jusqu’au bout de son travail d’approfon-
dissement du sens. Car il est tout à fait
possible d’omettre un traitement dans
l’intention de tuer un malade, l’omis-
sion étant une forme d’activité.

 

Si l’intention est euthanasique, 
la différence causale 
entre un acte commis 
et un acte omis ne fait pas
de différence morale

 

Rappelons l’affaire célèbre du bébé Doe
aux États-Unis. Il s’agit d’un enfant né
porteur de la trisomie 21 avec une mal-
formation due à une fistule entre la
trachée et l’œsophage qui empêchait
l’ingestion normale de tout aliment.
Les parents furent informés qu’une
simple opération chirurgicale destinée

à la réséquer avait de grandes chances
de succès ; si elle n’était pas entreprise,
le bébé mourrait soit de faim, soit d’une
pneumopathie par inhalation de sécré-
tions digestives dans les bronches. Or,
les parents qui avaient déjà deux enfants
en bonne santé choisirent de refuser à
leur nouveau-né toute alimentation
ainsi que tout traitement chirurgical.
Une action en justice pour leur retirer
la garde de l’enfant fut conduite par le
Ministère fédéral afin d’obliger à cette
intervention chirurgicale, action rejetée
par le tribunal puis par la Cour de l’In-
diana. Le bébé Doe mourut à l’âge de
six jours, alors que la Cour suprême des
États-Unis avait été saisie du dossier.
Nous avons ici affaire à une attitude
euthanasique par omission d’un traite-
ment proportionné à l’état de santé de
ce nouveau-né. D’ailleurs, suite à l’émo-
tion suscitée par ce cas, le Département
de la santé publique envoya une lettre
aux hôpitaux bénéficiant des subsides
fédéraux en leur rappelant qu’« il est il-
légal (…) de refuser à un nouveau né
handicapé une assistance nutritionnelle
ou un traitement médical ou chirurgical
nécessaire pour sa survie si :
– le refus est basé sur le fait que le nou-
veau-né est handicapé ;
– son handicap n’est pas une contre-
indication au traitement ou à l’assistance
nutritionnelle » (cité in Beauchamp et
Childress, 

 

Practical Ethics

 

, p. 423).

L’euthanasie est la plupart du temps
de commission, mais elle peut être aussi
d’omission. Ne pas empêcher une per-
sonne de reculer dans le vide est une
faute morale. On peut dire que la diffé-
rence causale entre un acte commis ou
un acte omis ne fait pas de différence
morale en ce qui concerne l’euthanasie ;
que la distinction entre omettre et
commettre n’a pas de pertinence éthi-
que si l’intention est bien celle de tuer
le malade.

La distinction
entre omettre 
et commettre 
n’a pas de pertinence 
éthique si l’intention 
est bien celle de tuer 
le malade.



 

190

 

L’intention morale au cœur du questionnement éthique concernant les pratiques médicales en fin de vie

 

P.-O. Arduin

 

C’est l’intention de ne pas 
s’obstiner déraisonnablement 
ou de soulager le malade qui 
permet de porter un jugement 
éthique favorable aux actes en 
fin de vie

 

On doit donc affirmer ici avec force que
ce qui fait toute la distinction éthique
entre différents actes ou omissions pra-
tiqués par des soignants dans le cadre de
l’accompagnement de la fin de vie tient
à l’intention qui y préside. Une équipe
médicale peut s’abstenir de commencer
un traitement, limiter ou arrêter des
thérapeutiques actives avec une intention
euthanasique si ces traitements sont
proportionnés à l’état du malade et
utiles pour lui, ou avec l’intention de ne
pas s’engager sur la voie de l’obstination
déraisonnable lorsque ces thérapeuti-
ques s’avèrent futiles et disproportion-
nées, sans bénéfices prévisibles pour la
personne en fin de vie. Il est possible
alors de prendre à notre compte l’ana-
lyse lucide de Marie de Hennezel qui
conclut dans son rapport : « Nous in-
sistons pour que la question de l’inten-
tion soit au cœur du débat » [1]. C’est
ce que souligne avec justesse la mission
parlementaire dans le second passage
de sa définition précédemment cité :
« L’intention première du tiers étant de
causer la mort de l’intéressé, elle fonde
sa responsabilité ». Si l’on peut regretter
les ambiguïtés que nous venons d’ex-
pliciter, le nouvel alinéa de l’article
L. 1110-5 du Code de la santé publique
promu par la loi relative aux droits des
malades et à la fin de vie est tout à fait
judicieux. En effet, l’alinéa 1 de cet arti-
cle stipulait déjà que « les actes de pré-
vention, d’investigation ou de soins ne
doivent pas, en l’état des connaissances
médicales, faire courir [au malade] de
risques disproportionnés par rapport au
bénéfice escompté ». Le nouvel alinéa
adopté précise que « ces actes ne doivent
pas être poursuivis par une obstination
déraisonnable. Lorsqu’ils apparaissent
inutiles, disproportionnés ou n’ayant
d’autre effet que le seul maintien artifi-
ciel de la vie, ils peuvent être suspendus
ou ne pas être entrepris ». Cet article de
loi interdit donc l’obstination déraison-
nable et l’on voit bien qu’il est alors
justifié et éthique de ne pas commencer,
de suspendre ou d’arrêter un traitement
lorsque l’intention est d’éviter un achar-

nement thérapeutique contraire à l’in-
térêt du malade.

 

Quand l’intention 
est le soulagement 
des souffrances, elle génère 
un acte qui est 
authentiquement soignant

 

Les précisions développées par la mis-
sion d’information dans le troisième
alinéa de sa définition de l’euthanasie,
concernant l’administration d’antal-
giques à hautes doses, sont peu convain-
cantes. Il s’agissait certainement pour
les députés de ne pas se laisser prendre
au piège de l’expression largement am-
biguë d’euthanasie indirecte, qui désigne
la prescription d’un traitement anal-
gésique avec la survenue secondaire et
indirecte de la mort alors que l’euthana-
sie directe signifierait l’injection directe-
ment létale. Encore une fois, ce qui
permet de porter un jugement éthique
sur l’acte d’administrer un traitement
antidouleur est bien l’intention de l’agent
qui anime de l’intérieur cet acte. Est-ce
dans l’intention de soulager la personne
malade – ce qui constitue un impératif
éthique et thérapeutique – ou est-ce dans
l’intention de précipiter son décès ?
Ainsi, une étude récente montre que les
médecins hollandais reconnaissent en
majorité que leur prescription morphi-
nique repose sur l’intention première
d’accélérer le temps du mourir plutôt
que sur celle de soulager le malade.

La sédation en fin de vie qui consiste
à endormir la personne avec son accord
présente les mêmes caractéristiques et
conséquences que le traitement anal-
gésique : la mort peut survenir plus
rapidement. Est-elle proposée pour aider
le malade à passer un cap en le soula-
geant de ses douleurs ou pour accélérer
sa mort ? L’intention est là encore au

cœur du questionnement moral. Quand
l’intention est le soulagement des souf-
frances, elle transmet une fonction de
soin à un acte qui peut être qualifié de
soignant tandis que l’intention de don-
ner la mort génère un acte qui n’est plus
une activité de soin.

Classiquement sont distingués cinq
actes qui peuvent être envisagés chez un
patient en fin de vie :
– l’administration d’antalgiques à des
doses susceptibles de hâter la mort ;
– la limitation ou l’abstention de traite-
ments curatifs ;
– l’arrêt d’un traitement curatif ;
– l’aide au suicide ou suicide médicale-
ment assisté ;
– l’injection d’une substance mortelle.

Les partisans de la dépénalisation de
l’euthanasie sont dits continuistes puis-
qu’ils légitiment tous ces actes en ar-
guant du fait que la mort en est l’issue
plus ou moins proche. Les disconti-
nuistes acceptent les trois premiers en
rejetant les deux derniers, mettant clai-
rement un seuil éthique entre les deux
groupes. Mais si en effet fournir une
substance mortelle au malade pour qu’il
se suicide ou lui injecter une dose phar-
macologique létale sont des actes eutha-
nasiques de manière manifeste, nous
renvoyons dos à dos continuistes et dis-
continuistes, car ce qui rend éthique les
trois premières attitudes ne réside pas
dans ce qu’elles représentent en elles-
mêmes mais dans l’intention qui les ani-
me. C’est donc l’intention de soulager
le patient et de refuser de s’engager
dans une attitude d’obstination dérai-
sonnable qui autorise les trois premiers
actes et non une quelconque justifica-
tion reposant sur ce qu’ils figurent.
Augmente-t-on la posologie de la mor-
phine pour adoucir une douleur réfrac-
taire ou pour abréger la vie d’un malade
angoissé dont l’équipe médicale ne sup-
porte plus la souffrance ? Seule l’inten-
tion permet de distinguer une injection
de morphine mortelle d’une injection à
visée sédative. Pour un observateur ex-
térieur, l’acte en lui-même est neutre et
ne peut être interprété qu’en mettant
en lumière les circonstances et l’inten-
tion qui enveloppent cette conduite.
« La notion de geste, unifiant ce que
cherche à distinguer la conscience, n’est
pas ici pertinente, écrit Nicolas Aumo-
nier avec beaucoup de finesse. Mon
intention est-elle de libérer un lit pour y
installer un autre malade, de supprimer
l’insupportable agonie de ce patient,

Quand l’intention 
est le soulagement 
des souffrances, 
elle transmet une fonction 
de soin à un acte qui peut 
être qualifié de soignant 
tandis que l’intention 
de donner la mort génère 
un acte qui n’est plus 
une activité de soin.



 

Ethique & Santé 2006; 3: 188-195 • © 2006. Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés

 

191

 

ARTICLE ORIGINAL

 

pour moi, ou pour ses proches, ou de
donner au patient de quoi lutter contre
sa douleur sans savoir exactement à quel
moment la mort l’atteindra, et en pré-
servant le plus possible la vie qui lui
reste à vivre ? » [5].

Deux instruments vont nous per-
mettre à présent de travailler sur cette
intention pour libérer soignants et ma-
lades de l’incertitude du sens qui obs-
curcit le débat sur la fin de vie : l’argument
du double effet et une définition rigou-
reuse de l’euthanasie.

 

L’argument du double effet

 

C’est un raisonnement issu de la casuis-
tique du 

 

XIIIe

 

 siècle dont l’exposé classi-
que se trouve dans la 

 

Somme théologique

 

de saint Thomas d’Aquin (1228-1274)
à propos du caractère licite de l’homicide
en état de légitime défense : « Rien
n’empêche qu’un même acte ait deux
effets, dont l’un seulement est voulu,
tandis que l’autre ne l’est pas. Or, les
actes moraux reçoivent leur spécification
de l’objet que l’on a en vue, mais non de
ce qui reste en dehors de l’intention, et
demeure accidentel à l’acte. Ainsi, l’ac-
tion de se défendre peut entraîner un
double effet : l’un est la conservation de
sa vie, l’autre la mort de l’agresseur.
Une telle action sera donc licite si l’on
ne vise qu’à protéger sa vie, puisqu’il est
naturel à un être de se maintenir dans
l’existence autant qu’il le peut. Cepen-
dant, un acte accompli dans une bonne
intention peut devenir mauvais quand il
n’est pas proportionné à sa fin. Si donc,
pour se défendre, on exerce une violen-
ce plus grande qu’il ne faut, ce sera illi-
cite. Mais si l’on repousse la violence de
façon mesurée, la défense sera licite.
(…) Et il n’est pas nécessaire au salut
que l’on omette cet acte de protection
mesurée pour éviter de tuer l’autre ; car
on est davantage tenu de veiller à sa
propre vie qu’à celle d’autrui » (Tho-
mas d’Aquin, 

 

Summa theologiae

 

, IIa,
IIae, Q.64, a.7). Ce raisonnement est
basé sur le fait que la conséquence pré-
visible et prévue d’un acte n’est pas né-
cessairement son effet voulu. Employer
un moyen de défense peut avoir un effet
direct, voulu et bon qui sera de protéger
la vie d’un innocent et un effet indirect,
non désiré et mauvais qui est le fait de
tuer un agresseur injuste et criminel.
De même – exemple cité dans les ma-
nuels d’éthique américains – quand le

général Eisenhower fit débarquer ses
soldats sur les plages de Normandie, il
savait qu’il envoyait nombre d’entre eux
à une mort certaine, mais ce qu’il vou-
lait était la libération de l’Europe de
l’envahisseur nazi.

 

La théorie du double effet 
permet aux soignants 
de protéger la droiture 
de leur intention

 

Dans ces cas, l’acte médical, malgré ses
conséquences mauvaises, est éthique
parce que le soignant agit avec une
intention bonne. Dans l’hypothèse de
la sédation ou du traitement morphini-
que, l’effet bon et premier délibérément
recherché est de calmer la souffrance et
l’effet second non voulu pour lui-même
mais prévu et accepté comme un risque
est une précipitation possible du décès
du malade, cet effet mauvais et indirect
étant lui-même envisagé parce que le
malade est en fin de vie.

D’autre part, des conditions de vali-
dité extrêmement précises doivent être
remplies pour que la théorie du double
effet soit utilisée à bon escient. Car,
bien évidemment, tout acte qui a une
conséquence mauvaise n’est pas rendu
bon seulement parce que l’agent voulait
faire le bien. Il faut cinq critères :
– l’acte ne doit pas être mauvais en lui-
même ;
– l’effet indirect mauvais, même s’il est
prévu, ne doit pas être voulu ;
– l’effet indirect mauvais ne doit pas
être utilisé comme moyen d’obtenir
l’effet bon ;
– le bienfait visé par l’effet bon voulu
ne doit pas être pire ou plus nocif que
l’effet mauvais prévu ;
– il ne doit exister aucun autre acte per-
mettant d’atteindre cet effet bon re-
cherché, c’est-à-dire qu’on ne peut pas
faire autrement.

Nicolas Aumonier peut alors
constater que « lorsque nous appliquons
ce raisonnement à l’analgésie, nous
pouvons dire qu’elle est bonne en soi,
par opposition à l’injection d’une subs-
tance létale, que la mort est prévue (sans
exactitude), mais non voulue, que cet-
te mort n’est pas le moyen d’obtenir
l’absence de douleur, et qu’elle n’est
pas pire que l’absence de douleur sou-

haitée, puisque la maladie y conduit de
toute façon. Enfin, ne pas pouvoir agir
différemment consiste ici à ne pas utili-
ser d’analgésiques dangereux s’il en
existe d’inoffensifs. Vouloir le bien
d’une personne n’implique donc à
aucun moment de lui vouloir du mal.
Soulager la douleur au risque de la mort
ne relève pas de la même intention réel-
le qu’induire la mort pour supprimer
cette douleur » [5]. Si l’on s’interroge
sur l’arrêt d’un traitement, nous trou-
vons des correspondances avec ce que
nous venons de mettre en lumière. Ain-
si, le Groupe de travail du comité
d’éthique de la Société de réanimation
de langue française (SRLF) recomman-
de de « se demander si arrêter un traite-
ment inutile est mauvais en soi-même,
si la mort n’est pas voulue ni en elle-
même ni comme moyen, si cesser
l’acharnement thérapeutique est plus
bénéfique pour le patient que n’est ma-
léfique sa mort, fin naturelle d’une vie
maintenant à son terme, enfin, s’il
n’existe aucun autre moyen de mettre
fin à l’obstination déraisonnable que
d’arrêter un ou des traitements actifs »
[6]. On peut donc conclure avec Nico-
las Aumonier que « l’argument du dou-
ble effet est l’un des instruments de la
mesure de mes intentions et des prio-
rités que je pose à mon action ». Si
bien qu’il y a lieu de louer la mission
parlementaire d’avoir permis d’inscrire
dans la loi ce raisonnement, en son arti-
cle 2, rédigé comme suit (cet article
complète l’article L. 1110-5 du Code
de la santé publique en son dernier ali-
néa) : « Si le médecin constate qu’il ne
peut soulager la souffrance d’une per-
sonne, en phase avancée ou terminale
d’une affection grave et incurable, quel-
le qu’en soit la cause, qu’en lui appli-
quant un traitement qui peut avoir pour
effet secondaire d’abréger sa vie, il doit
en informer le malade, […] 

 

2

 

 ».
Pourtant, il est à prévoir que l’appli-

cation de ce raisonnement restera déli-
cate car un acte constitue un tout et la
distinction entre effets direct et indirect
ne saute pas aux yeux. « La différence
entre ne pas vouloir l’effet indirect
mauvais mais l’accepter, puisqu’il est
prévu, est ténue, avoue le groupe de
réflexion de la SRLF. Le recours à cet
argument suppose donc un respect

2. Si la théorie du double effet semble convaincante pour les soignants et éventuellement les proches du pa-
tient, notons cependant qu’asséner ce genre d’information au malade en fin de vie semble problématique
au regard de la simple sollicitude soignante.



 

192

 

L’intention morale au cœur du questionnement éthique concernant les pratiques médicales en fin de vie

 

P.-O. Arduin

 

rigoureux de toutes les conditions sans
exception, une grande lucidité morale
de la part des agents et une bonne vo-
lonté morale clairement établie » [6].

Encore une fois, augmenter les do-
ses de morphine (ou interrompre un
traitement qui apporte encore un bé-
néfice) dans l’intention cachée d’accé-
lérer le processus de mort du malade
n’est pas éthique. Parce que l’intention
est euthanasique, l’acte ne s’inscrit
plus dans une authentique éthique du
soin. Patrick Verspieren semble pessi-
miste quand il écrit : « Autant la no-
tion d’effet secondaire a fait l’objet
d’une réflexion approfondie en philo-
sophie morale, autant on peut s’inter-
roger sur l’interprétation qui en sera
donnée par les médecins, puis par les
tribunaux. On sait qu’aujourd’hui en-
core des pratiques d’euthanasie sont
masquées derrière des objectifs appa-
remment antalgiques. L’article 2 sera-
t-il utilisé pour légitimer ces prati-
ques ? L’effet secondaire deviendra-t-
il la fin primaire de certaines décisions
médicales ? » [7]. Nécessité donc
d’être vigilant et d’embrasser toute la
complexité de la théorie du double ef-
fet pour ne pas tomber dans des prati-
ques non soignantes. On se souvient
de la précision importante de Thomas
d’Aquin : « Si l’on repousse la violence
de façon mesurée, la défense sera lici-
te » ; il aurait donc été judicieux com-
me l’ont proposé certains députés très
avertis lors du débat parlementaire
d’ajouter à la rédaction de l’article 2 la
précision suivante : « Si le médecin
constate qu’il ne peut soulager la souf-
france d’une personne, en phase avan-
cée ou terminale d’une affection grave
et incurable, quelle qu’en soit la cause,
qu’en lui appliquant un traitement qui,
malgré un ajustement progressif des
doses à l’intensité de sa souffrance,
peut avoir pour effet secondaire
d’abréger sa vie… ».

 

Problème éthique de l’arrêt 
de l’alimentation artificielle

 

Dernière remarque concernant cette
réflexion sur le double effet : la loi rela-
tive aux droits des malades et à la fin
de vie reconnaît au patient la liberté de
refuser 

 

tout

 

 traitement, comme l’expri-
me le nouvel alinéa de l’article L. 1111-
4 du Code de la santé publique, dans
lequel les mots « un traitement » sont
remplacés par « tout traitement ». Or,
selon le rapport de la mission parle-
mentaire et l’exposé des motifs de la loi,
l’alimentation artificielle est mise sur
un plan strictement identique à celui de
n’importe quelle thérapeutique active
destinée à lutter contre une défaillance
organique. Ainsi, les limitations et les
arrêts de traitement « s’appliquent à tout
traitement, quel qu’il soit, y compris
l’alimentation artificielle. Celle-ci est
aujourd’hui en effet considérée par des
médecins, par des théologiens et par le
Conseil de l’Europe comme un traite-
ment » [4]. Notons que la mission
parlementaire a tout de même claire-
ment dissocié alimentation et hydrata-
tion artificielles, précisant que « seule
l’alimentation artificielle devait être
qualifiée de traitement et pouvait de
ce fait être arrêtée, l’arrêt d’une hydra-
tation entraînant en revanche des souf-
frances qui ne peuvent être que très
difficilement calmées ».

 

Est-ce le traitement 
qui est disproportionné 
et inutile ou la vie de cette 
personne qui nous semble 
« disproportionnée » 
parce que de faible qualité ?

 

L’inutilité de poursuivre cette alimen-
tation devrait être en lien avec une in-
efficacité prouvée à changer le cours de
la maladie ainsi que l’évolution des
symptômes dans un quelconque sens
positif. Cet arrêt sera bien sûr accompa-
gné de soins palliatifs de qualité joints à
une hydratation toujours due à la per-
sonne. Il faudrait ainsi distinguer les
patients dont la mort est proche et le
processus du mourir irréversible et ceux
qui ne sont pas mourants mais dont la
fonction de déglutition est très altérée
par une pathologie sous-jacente (mala-
die d’Alzheimer, démences, AVC avec
hémiplégie, pathologies neurologiques
diverses, cancer ORL…) Cette seconde

catégorie de personnes malades va
constituer la grande majorité des situa-
tions qui poseront problème dans leur
résolution et qui vont se présenter de
plus en plus fréquemment aux équipes
soignantes. S’il est juste de signifier que
le caractère déraisonnable de l’obstina-
tion thérapeutique réside bien dans le
fait qu’elle ne répond à aucun des objec-
tifs de la médecine – celle-ci n’ayant pas
pour mission de prolonger une agonie
précédant une mort inéluctable –, « il
en va différemment pour l’arrêt d’un
traitement dont le but est d’éviter au
patient le risque de survivre dans des
conditions de vie jugées inacceptables
sans aucun espoir d’amélioration. Ce-
lui-ci relève d’une intention louable :
éviter de longues souffrances au pa-
tient, ou à son entourage, si le patient
est inconscient. Mais dans ces cas, la
mort qui survient du fait de l’arrêt du
traitement n’adviendrait pas avant long-
temps si le traitement était institué ou
maintenu » [6]. C’est justement le cas
des personnes atteintes de démences et
de troubles neurologiques divers, qui
peuvent vivre encore des années si l’ali-
mentation médicalement assistée leur
est correctement administrée.

Concernant ces malades, la pente
glissante qui s’ouvre devant nous est de
présenter leur mort comme un moindre
mal que nous jugerions moins grave
qu’une vie prolongée dans une certai-
ne « déchéance ». « Mais la mort est-elle
ici seulement acceptée ? On peut di-
re que si elle n’est pas voulue pour elle-
même, elle est néanmoins voulue com-
me instrument d’un bien recherché :
supprimer la souffrance liée à une vie
de qualité jugée inacceptable (…).
Pour certains, le caractère intention-
nel de la mort, fût-ce comme l’instru-
ment d’un bien, est une raison suffi-
sante pour se prononcer en faveur du

Nécessité donc d’être 
vigilant et d’embrasser 
toute la complexité 
de la théorie du double 
effet pour ne pas tomber 
dans des pratiques 
non soignantes.

L’arrêt de l’alimentation 
assistée dans les situations 
où les malades 
ne sont pas engagés 
dans un processus de mort 
à court terme 
n’est pas couvert
par la doctrine 
du double effet.



 

Ethique & Santé 2006; 3: 188-195 • © 2006. Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés

 

193

 

ARTICLE ORIGINAL

 

caractère immoral de telles décisions.
L’intention de laisser advenir une mort
contre laquelle on pourrait lutter avec
les chances d’un succès durable au plan
du maintien de la vie, et donc ne pas
vouloir l’empêcher alors qu’on le
pourrait, est considéré comme la vou-
loir et rend l’acte immoral » [6]. On
voit ainsi que l’arrêt de l’alimentation
assistée dans les situations où les mala-
des ne sont pas engagés dans un proces-
sus de mort à court terme n’est pas
couvert par la doctrine du double effet.
Y consentir reviendrait à accomplir un
acte de nature euthanasique.
D’ailleurs, dans ces cas, l’alimenta-
tion médicale ne peut pas être quali-
fiée d’inutile ou disproportionnée
puisqu’elle est au contraire très effica-
ce pour soutenir la vie du malade. Si un
traitement peut être poursuivi long-
temps sans aucun effet secondaire
majeur, ne devrait-il pas justement
être classé dans les traitements pro-
portionnés ? N’est-ce pas plutôt la vie
de ce malade qui nous semble « dis-
proportionnée » et « inutile » en rai-
son de sa faible « qualité » ? Devant
le vieillissement inéluctable de la po-
pulation et le coût grandissant des
soins de nursing, la « charge » de ces
malades ne va-t-elle pas nous apparaî-
tre rapidement excessive ? Et
d’ailleurs, si un patient très atteint sur
le plan neurologique était capable de
s’alimenter par la bouche, nous pose-
rions-nous la question de lui suppri-
mer tout apport calorique pour préci-
piter sa mort ? Le bioéthicien Hubert
Doucet ne peut que le constater :
« Cette position se fonde sur la recon-
naissance que dans ce cas, la mort est
meilleure que la vie. Elle porte en soi
une dynamique de discrimination et
d’euthanasie. Si la condition mentale
et physique délabrée est à l’origine de
la prise de décision, n’est-ce pas de la
discrimination ? Si cette personne est
privée de nourriture parce que sa mort
apparaît moins misérable que sa vie,
c’est une forme directe d’euthanasie.
Les conséquences sociales d’une telle
position sont extrêmement inquiétan-
tes pour de nombreuses catégories de
malades comme ceux atteints de la ma-
ladie d’Alzheimer. Dans ce cas, il n’y a
pas de différence entre tuer et laisser
mourir quelqu’un » [8].

 

Définition rigoureuse 
de l’euthanasie

 

Le second outil de clarification et de li-
berté pour les soignants réside dans une
définition précise de l’euthanasie. Nous
récusons en effet une des propositions
de Marie de Hennezel dans son rapport
– « Notre première proposition sera
d’éviter ce terme d’euthanasie qui sème
la confusion puisqu’il recouvre des réa-
lités différentes » [1] – tout en lui
rendant hommage pour la profondeur
de sa réflexion sur le concept d’inten-
tion et sa mise en valeur : « Même si la
mort est au bout, l’intention qui anime
un acte fait toute la différence ».

Nous proposons donc la définition
suivante au vu de ce que nous venons de
développer.

Il faut bannir toute épithète à ce mot
qui n’apporte en définitive aucune préci-
sion et qui ne fait qu’ajouter à l’ambiguïté
qui règne autour de cette question. Peu
importe que cela soit à la demande du
malade ou non, que cela soit commis
par un soignant, un proche ou le malade
lui-même à qui un tiers aurait fourni le
moyen létal, peu importe qu’il s’agisse
d’une injection mortelle, d’une aug-
mentation des posologies d’analgési-
ques, d’un arrêt ou d’une limitation de
traitement : si l’intention pleinement
volontaire est de mettre fin à la vie du
patient, nous sommes dans le champ de
l’euthanasie. Bien sûr, il faut que le mo-
bile de l’acte ou de l’omission en ques-
tion soit d’abréger les souffrances du
malade, pour faire la distinction avec les
autres formes d’homicide. Inutile aussi
de qualifier les souffrances de la personne
malade car comme l’écrit Jacques Ri-
cot, « on cherche alors à ajouter que le
malade est incurable, que les souffrances
sont insupportables. Il faut convenir

que ces deux adjectifs sont délicats
d’emploi et exigent des précisions qui
ne sont pas toujours données. Une ma-
ladie incurable n’emporte pas le patient
dans un délai nécessairement rapide et
sa vie peut naturellement se prolonger
sans être un calvaire. Des souffrances
sont considérées insupportables par des
bien portants et elles ne le sont plus
quand elles surviennent réellement »
[3]. Cette définition permet aux soi-
gnants de mettre en lumière la différen-
ce d’intention et de conséquences ob-
jectives entre une mort prévue mais non
voulue et une mort imposée. Elle nous
donne la possibilité d’appréhender la
notion d’euthanasie dans toute sa radi-
calité sans la noyer dans un flot de dis-
tinctions qui ne font qu’obscurcir le
débat et les consciences.

 

Le concept philosophique 
d’intention

 

Nous terminerons cet article en esquis-
sant brièvement un aperçu philosophi-
que de la notion d’intention en nous
aidant de ce qu’a pu mettre en valeur à
ce sujet Étienne Gilson [9]. Disons tout
de suite qu’il s’agit d’un seul regard por-
té sur cette question, lequel me semble
très pertinent pour notre étude, mais
qui demanderait d’autres angles d’ap-
proches puisant notamment chez Kant
et Ricœur.

En simplifiant, il est légitime de di-
re que parmi les innombrables consé-
quences de la christianisation de la
pensée en général et de l’éthique en
particulier s’en trouve une d’essentiel-
le que l’on pourrait nommer 

 

l’intériori-
sation de la moralité

 

. Pour les Grecs, un
acte seul, bon ou mauvais, s’il n’est pas
lié à une qualité permanente du sujet,
à une habitude stable qui affecte
l’agent de manière durable, n’offre
guère d’intérêt. Chacune de nos ac-
tions ne mérite qu’on la discute mora-
lement, par-delà l’acte singulier du
vouloir dont elle découle, que si elle
exprime le fond même de notre être tel
qu’il résulte du patient labeur de toute
une vie. Pour les Anciens, les détails de
la stature morale d’un homme ne les
intéressent qu’en fonction de l’effet
total. Avec l’avènement du judéo-
christianisme, le Dieu Créateur façon-
ne les hommes non seulement dans

L’euthanasie est l’acte 
ou l’omission réalisé 
par un tiers dont 
l’intention première 
est d’aboutir à la mort 
d’une personne malade 
pour supprimer
ses souffrances.



 

194

 

L’intention morale au cœur du questionnement éthique concernant les pratiques médicales en fin de vie

 

P.-O. Arduin

 

leurs corps mais aussi dans leurs âmes.
Pas un esprit humain qui ne subsiste
sans lui, pas une pensée de cette âme
qu’il ignore. Il n’est plus alors possible
d’appeler bon un homme qui pronon-
ce des paroles de paix et fomente le mal
en son cœur. On peut dire que le Dieu
biblique va réclamer toute la juridic-
tion morale à laquelle lui donne droit
sa puissance créatrice. L’évangélisa-
tion de l’Europe va modifier profon-
dément la réflexion morale de l’Euro-
péen : le mal est antérieur à l’acte par
lequel il se manifeste au dehors. Tout
consentement intérieur est déjà un ac-
te aussi manifeste à Dieu que l’acte ex-
térieur l’est aux hommes, si bien que
l’accord ou le désaccord internes de
la volonté avec la loi suffit à définir un
état d’obéissance ou de transgression
morales. Bien sûr, l’importance des
actes extérieurs reste considérable,
mais vont exister à présent des actes in-
térieurs qui ne comptaient pas jadis
aux yeux des hommes. C’est avant tout
acte ou parole que s’accomplit le mal,
car « c’est du cœur que viennent les
mauvaises pensées, les meurtres, les
adultères, les impudicités, les vols, les
mensonges, les paroles injurieuses »
[10].

 

L’intériorisation de la moralité 
fait partie de notre patrimoine 
intellectuel

 

La loi morale défend de tuer l’inno-
cent, mais l’homme ne doit même pas
le méditer dans son cœur, car aussi
bien nos actes que nos pensées les plus
secrètes sont transparents à Dieu. On
comprend bien la révolution qui est en
germe ici : au mal qui se commet en
acte, à celui qui se commet en parole
vient s’ajouter celui qui se commet en
pensée et qui va prendre une impor-
tance singulière puisqu’il est la source
des deux autres. Le commencement du
mal, et pour ainsi dire, son fondement,
est celui qui se commet dans l’esprit
de l’homme : la parole et l’action qu’il
détermine ne font que le conduire à
son plein développement et achever de
le constituer. À partir de là, c’est com-
me si l’essence du bien et du mal moral
allait être transposée de l’acte à la vo-
lonté, car c’est par elle, comme va le
développer saint Augustin, que notre
vie est droite ou mauvaise. Par volonté,
il faut entendre ce mouvement secret

de l’esprit qui se dirige vers un certain
objet ou une certaine fin de préférence
à d’autres. C’est la 

 

clamor

 

 des Psau-
mes : le voleur qui veille dans l’ombre
de la nuit en attendant l’heure de com-
mettre son larcin, clame déjà vers Dieu
son crime, car il a décidé de le com-
mettre et Dieu le sait. Le crime est déjà
commis. Lorsqu’on va donner un nom
philosophique à ce mouvement réel
de l’esprit tendant vers une certaine
fin, on le nommera simplement 

 

inten-
tion

 

.

Thomas d’Aquin la définira com-
me un acte de la volonté. Lorsqu’il va
réfléchir à la place qu’elle occupe dans
la structure complexe d’un acte volon-
taire, il va arriver à la conclusion que
l’intention est un mouvement unique
qui traverse tous les moments de l’opé-
ration dans son ensemble. L’homme
tend vers les fins qu’il choisit par des
actes simples, mais pour les atteindre,
il lui faut en quelque sorte vouloir les
moyens de ses fins. L’intention de la fin
est la racine, l’origine, et pour tout dire,
la cause du choix des moyens, si bien
que la qualification morale de l’inten-
tion affectera et déterminera dans une
large mesure celle de l’acte tout en-
tier. Que notre intention soit mauvaise
et toute la série des choix volontaires
qui déterminent les moyens à mettre
en œuvre pour l’accomplir sera elle-
même mauvaise. Bref, rien de ce que
l’on fait n’est bien, lorsque c’est pour le
mal qu’on le fait. On aboutit ainsi à
une véritable morale de l’intention
qui fait partie incontestablement de
notre patrimoine philosophique.

 

Conclusion

 

Cette intériorisation de la moralité
est incontestablement battue en brè-
che aujourd’hui dans le débat sur la
fin de vie, car ce qui prédomine en la
matière est une philosophie utilitariste.
En effet, l’utilitarisme contemporain
considère la douleur et la perte ou la
diminution des capacités à ressentir du
plaisir comme les pires des maux, si
bien qu’il n’est guère surprenant que
la revendication d’abréger la vie d’un
malade dépourvue de qualité soit en
train de se répandre comme une traî-
née de poudre. Cette manière de pen-
ser très prégnante dans la culture
anglo-saxonne se développe rapide-
ment dans les pays latins. Nous avons
montré qu’une analyse philosophique
convenable devait distinguer dans
toute action, ce qui est fait et pour-
quoi cela est fait. Le premier terme
qui concerne l’action elle-même – et
qui peut consister en une omission –
et le second terme qui est l’intention
de l’agent qui s’engage dans cette ac-
tion. Or, l’utilitarisme est une éthique
conséquentialiste qui tire ses juge-
ments moraux non pas de l’intention
de l’agent, mais des conséquences at-
teintes. En l’occurrence dans le cas de
l’euthanasie, la conséquence est que la
douleur ou la vie dépourvue de plaisir
est éliminée, ce qui satisfait l’utilita-
riste. On comprend donc que le con-
cept d’intention soit largement mis de
côté dans la réflexion éthique concer-
nant la fin de vie et que l’interdit de la
mort intentionnelle soit remis en cau-
se.

Nous avons voulu montrer au
contraire que ce qui spécifie les actes
ou omissions posés par les soignants
dans le contexte de la fin de vie est
bien l’intentionnalité de base, le 

 

voli-
tum

 

 (ce qui est voulu), le 

 

motivum
proprium

 

 (la motivation propre), le 

 

fi-
nis proximus

 

 (la fin proche)

 

3

 

. L’aspect
extérieur peut être complètement se-
cond, incapable de déterminer à lui
seul la signification profonde de ce ty-
pe d’acte humain. Augmenter les do-
ses de morphine ou retirer une sonde
d’alimentation ne peuvent être jugés

L’intention de la fin 
est la racine, l’origine, 
et pour tout dire, la cause 
du choix des moyens, 
si bien que la qualification 
morale de l’intention 
affectera et déterminera 
dans une large mesure 
celle de l’acte tout entier.

3. Remarquons que nous n’avons pas exploré les limites entre l’intention consciente, délibérée et ce qui est de
l’ordre de la pulsion, du désir. Ne peut-on désirer légitimement que tel patient passe de vie à trépas sans
avoir aucunement l’intention de l’y précipiter ?



 

Ethique & Santé 2006; 3: 188-195 • © 2006. Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés

 

195

 

ARTICLE ORIGINAL

 

selon la pure matérialité de l’acte : il
faut descendre à l’intérieur de la vo-
lonté profonde du sujet agissant.
Comme on le dit en langage thomiste,
une espèce matérielle peut être char-
gée d’espèces morales différentes.
Est-ce pour ne pas s’engager sur la
voie délétère de l’obstination dérai-
sonnable, pour soulager le patient ou
pour abréger une vie appréciée à l’au-
ne de son utilité ?

Redonner toute sa place à l’interro-
gation éthique de l’intention est bien
un enjeu prioritaire de la question de la
fin de vie aujourd’hui et la possibilité
pour les soignants de garder l’estime
de soi

 

4

 

 ainsi que toute leur implication
dans l’action.

 

Références

 

1. De Hennezel M. Fin de vie, le devoir d’ac-
compagnement, Rapport au ministre de la
Santé, Collection des rapports officiels, La
documentation française, Paris, 2004.

2. Verspieren P. L’euthanasie : clarifications
et réflexions, Laennec, 1977, n. 4.

3. Verspieren P., Richard M-S., Ricot J. La
tentation de l’euthanasie. Desclée de
Brouwer, Paris, 2004.

4. Assemblée nationale. Respecter la vie, ac-
cepter la mort, Rapport n. 1708, tome 1,
juillet 2004.

5. Conseil de l’Europe. L’euthanasie, Évalua-
tion des arguments en présence, vol. I, Édi-
tions du Conseil de l’Europe, Paris, 2004.

6. www.srlf.org, Société de réanimation de
langue française, Bases de réflexion pour la
limitation et l’arrêt des traitements en réani-
mation chez l’adulte, 2002.

7. Verspieren P. La loi sur la fin de vie. Études,
octobre 2005, Paris, n. 4034.

8. Doucet H. Au pays de la bioéthique. Labor
et Fides, Paris, 1996.

9. Gilson E. L’esprit de la philosophie médié-
vale, Vrin, Paris, 1989.

10. Évangile selon saint Mathieu, Bible de Jéru-
salem, Le Cerf, Paris, 1998.

4. Comme l’avait vu Paul Ricœur, l’estime de soi naît de ce que l’agent, capable de réflexion et de délibération, sait
qu’il agit intentionnellement en produisant par son initiative des changements efficaces avec et pour les autres.

Francis Jolly vit à Paris, photographe depuis plusieurs années, il a réalisé plusieurs expositions et mène parallèlement une
carrière dans l’ingienérie culturelle auprès d’institutions publiques ou associatives ; mise en œuvre d’opérations artistiques
et culturelles où l’image occupe toujours une place prépondérante.

Son travail actuel s’oriente vers l’image numérique où, au sein de grandes compositions, l’image photographique traver-
se divers supports.

E-mail : francis.jolly@wanadoo.fr



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile ()
  /CalRGBProfile (Apple RGB)
  /CalCMYKProfile (U.S. Sheetfed Coated v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket true
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends false
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 524288
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 72
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 72
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 300
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError false
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox false
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (GWG_GenericCMYK)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /SyntheticBoldness 1.000000
  /Description <<
    /FRA <FEFF>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [14144.882 14144.882]
>> setpagedevice


